

ملف العدد الجوائز الأدبية العربية ملف خاص: الكوميكس ملاحم العصر الحديث حرب بداية الألفية. الغناء والدين والجنس الجسد: حقيقتنا التي أتلفناها ا: فیلم sort of family

# رمالتنا



في موهبته، البعض يسعى لخلود ذاته، وآخرون «ينتجون»

مؤمنين برسالتهم نحو البشرية، محاولين قهر «القهر»، راغبين

مستقبلنا، نفوسنا وعلاقاتنا، أصواتنا وأنفاسنا، ما يستحقه

«الدنس» عن البشرية، أو بالقطع تأكيد «الانحطاط» جنبًا

إلى جنب القيم العليا المتعارف عليها، وكذلك ما بينهما،

إطاره الإبداعي، كإنتاج يستحق أن يعترف به ك»فن»،

جاكولين روك، أخر زوجات بيكاسو تحاول تعليمه الباليه في مرسمه... 1957

وغالبًا ما يكتب الفنان لنفسه أولًا مدفوعًا موهبته أو ظنًا في صناعة «الأمل»، منهم من يعتقد أنه يرى ما لا يراه غيره، أو يكتشف مناطق مجهولة في عالمنا، تاريخنا، حاضرنا أو العالم من محبة، وما يسحقه بالأنانية فينقل تجربته إلينا. والأكيد أن الإبداع البشري يتجاوز أحيانًا ما يمكن اعتباره «منطق الجمال»، متغللًا في «حمى القبح»، محاولًا نزع وكل هذا «النشاط»- في الغالب- يبحث عمن يضعه في أو يكتشف ما به من فن، أو يضيء ما خفى به من فن. يعتليهم- فيؤرق مضاجعهم ويدفعهم دفعًا لـ»تركيب» وفي عالمنا العربي لم يحدث بالقطع أن تمكنت العالم وفق خيالهم، ليحققوا لنا المتعة ولأنفسهم التطهر.

ا أَنْ إِنْ فَ جوهره البسيط، تطهير وإمتاع، رها بدأ بالصورة المرابع وبالموسيقى قبل الكتابة والكلام، ولعل النشأة المبكرة للرسم على جدران الكهوف، تصويرًا لعمليات الصيد، سبقته محاولات كثيرة «للنقش» على الرمال سرعان ما اختفت، بالطبع كان «وسيلة» لتجسيد بطولات الإنسان الأول. لكن لماذا نغفل عن متعة نقل الوقائع للنساء وللأطفال في الأزمان البكر؟ ورما- بهذا المنطق- قادت هذه «الخربشات الحجرية» إلى إطلاق مسميات ما على مخلوقات تلك العصور، نشأ عنها مفردات لغوية وأدائية مكّنت- فيما بعد- ومع التطور، إلى الهواية والغواية، فظهر فنانون في مختلف المجالات. ومنطقى أن «التصوير» قاد المتلقى إلى التصور عبر الخيال، ذلك الحصان الجامح الذي يعتليه الفنانون- بل رما هو الذي

# الروائى السكندري: مصطفى نصر









الواسع للفن، كطريق جديد ستنمو على جانبيه وفي طيفه ثار أخرى، قد تهدم القديم وربا تعيد إليه تحتاجها هذه الحياة، للفن إذن، للإبداع والإمتاع، لتطهير الواقع من جراثيم غت من بين يديه ومن حوله، لانفتاح العقل على العالم، وللتخلص من دنس المدعين.

«مطبوعة ما» أن تجمع مبدعين باتساع بلداننا الفسيحة، الموهوبة، طلقة اللغة، واسعة المعنى،

متنوعة المغنى، مليئة الدلال، غنية المتناقضات، كثيفة

الألوان، متفردة الطبيعة، متماوجة الأحداث، ثرية

الإنتاج، وإلى حد ما ظالمة للمبدعين، لذلك نحن هنا.

«كافيين»، التي نصدرها كمنشط عام في فروع الكشف

والنقد، كرسالة يقع على عاتقها «التنوير» بالمعنى

حيويته، لكنها بالقطع تبشر بالجديد و»تطعمه»، قبلة

Vinuela - nother to more in the fun oper four others of the my lar fillows for fully nature Alpertonie main florme for not of the ball of harmon a to be will be the bound for most one of capital for thome in a compile to I bull o por to but int bound on the will are lower from Some money by the chart suchape in she with a the of the will be the state of the service of the Comprehended to proposed clering better

تامر صلاح الدين

الجسد .. حقيقتنا التي أتلفناها

ما الفارق بين لاعب الأكروبات وبين موظف السجلات الحكومية؟ ما مكونات طعام فلاح من مصر مقابل "خلطات" وجبة واحدة على مائدة رجل غنى يعيش في القاهرة؟ وهل يؤثر ذلك على نظرتنا للنساء وتعاملاتنا معهن؟!

كان أسلافنا- قبل سنوات طويلة- على هذه الأرض، نادرين إلى حد مذهل، فمثلًا لم يتجاوز أول تعداد رصده الأنثروبولوجيون لسكان غرب أوروبا ستة آلاف نسمة، في كل تلك المساحة الشاسعة من اليابس، يعيشون جنبًا إلى جنب «النياندرتال» وأشباه البشر، وقتها- على الأرجح- لم يكن «طعامنا» متنوعًا بهذا القدر، ولم تكن «عضلاتنا ومفاصلنا »، بل كل حواسنا تعمل بهذه الأساليب، فغالبًا ما كانت الحاسة السادسة أوضح وأقوى، استشرافًا للمخاطر وتنبوًا بها تمامًا مثل الطيور والفئران وأغلب الحيوانات المعاصرة، فالبشر «بأنواعهم» كانوا طرائد للمفترسات المختلفة، بمثل ما كانوا صيادين لها، وكأى مخلوق حي في تلك الأزمنة احتاجوا لحواس حادة تنبئهم بالكوارث المتتالية التي ضربت العالم حينها، بآلية مفاجئة، لا دليل على وجود منبهات منها إلا قدرة الكائنات على «التوقع» الذي أصقلته التجارب، ولا بد أن البشر وعلى الدوام صبحت أجسادهم مرنة وقوية كلاعبي الجمباز والأكروبات، مفتولين تمامًا كملاكمينا الآن، وأذكياء واسعى الحيلة بما يكفي لبقائهم واستمرارهم من خلالنا، وأيضًا عبر

ومع نمط الحياة هذا، لم يعرف أسلافنا البدانة، تمامًا كالرياضيين والفلاحين ومتبعى نظم الحمية الغذائية المعاصرين، ومن الطبيعي أن «الجسد» - لكلا الجنسين - لم يخرج عن أنموذجين: حرف V اللاتيني، حيث الأكتاف عريضة ومحيط الوسط «من دون الأرداف» يماثل تقريبًا عرض القدمين ثابتتين ومتوازيتين على الأرض، أما الأنموذج الآخر فهو الموزة «Bannana»، وفيها يبدو البنيان متماثل العرض في الكتفين والوسط والقدمين، ولا يعنى هذا أن سائر أشكال الجسد الأخرى لم تكن موجودة، حيث اكتشف تمثال من العصر الحجرى متقن وفني بدرجة كبيرة يمثل «تفاصيل» امرأة بدينة، وهو في مجمله يشبه «التفاحة Appel»، ويبدو أن هذا «التكوين» جذب «الفنان» الأولى ليجسده كأنموذج فريد ربما يستهوى قائدا ما أو زعيم عشيرة منقرضة.

Dec. tra. In softwar popular follows of glos of the sail octo & themoches for themore

Jato Jario Flamotro alna Primero gitmendo in tranno pouro Filamo topomy of limno somo inon puriso clar lo etual cimero de Bribade caril decide cara como borno de como presente estado estados despertentes

الناشر رئيس التحرير تامر صلاح الدين

tamersalladeen@gmail.com

مدير التحرير محمود الغيطاني leclub44@yahoo.com

مدير التحرير والخرج الفنى ياسر عبد القوى

Abdelkawy.yasser@gmail.com

الديسك المركزي والمراجعة محسن محمود محمد عمــار

> الإعلانات والتسويق خالد عبد البارى

تصدر عن مؤسسة المدينة للفنون الأدائية والرقمية بتصريح من الجلس الأعلى لتنظيم الإعلام جمهورية مصر العربية

رقم الإيداع 24370/2018

Caffeinmagazine@gmail.com

@CaffeineCriticism

قراءة في ديوان «ليس للموت اسم آخر» براءه تي سيوس سي على الحياة! عندما يحثّنا الموت على الحياة! عمرو الربيني

> 16 - أخبار ثقافية 17 - فنون بصرية وسمعية

18 - فوتوغرافيا ثبوتية الصورة الفوتوغرافية لواقع المهمشين لدى "عصام الشرقاوي"

دونوفان.. وطنية جاسوس وعبقرية محام

نمط من الأسر .. حول أخلاقيات الفقر والتبني

24 - (ملف خاص: الكوميكس)

28 - جيم ستارلين...صانع الجبابره. 32 - ثانوس.. جدلية الخير المطلق والشر المطبق

الدور الصغير والممثل الكبير المنهج السلبي عند "غروتوفسكي".. بين تحرير الأداء

37 - فن تشكيلي

حوار صديقان.. من الإسكندرية إلى لندن نذير الطنبولى ....رحلة مع الفن التشكيلي

السمة الشعورية في تخطيطات عبد الكريم سعدون خضير الزيدي

42 - أزياء الملابس. لغة ودلالة

حرب بداية الألفية. الغناء والدين والجنس

46 - كتابات قيام وانهيار دولة الأنس

زمة الهوية في العولمة الثقافية رمضان عبد الحفيظ

48 - الطريق إلى كافيين

العدد الأول

1 - رسالتنا 2 - الجسد.. حقيقتنا التي أتلفناها....

7 - أدب: ملف العدد: الجوائز الأدبية العربية الفنون والصناعات الثقافية

نقاد هواه وأدب سطحي (جوائز الأدب العربي شر لابد منه)

الجائزة الأدبية رفضها جائزة أكبر

الجوائز الأدبية. النجوم والغنيمة والمؤسسة

الجوائز.. موضوعية أم حسب الطلب؟!

هل حلت الجوائز الأدبية محل النقد؟

سطوة النقد على الإبداع

14 -التاريخي والأنثربولوجي في رواية (محاسني والقبة) لمليكة رتنان

لوحة الغلاف



الفنان: نذير الطنبولى 100x100 سم ألوان أكريليك على كانفاس

لبنان: 2 دولار ،العراق: 1.5 دينار ،السودان: 60 جنيه سوداني ،البحرين: نصف دينار ،الكويت: نصف دينار ،قطر: 5 ريال ، سلطنة عمان :نصف ريال ، جميع دول العالم: 2 دولار أمريكي

باستثناءات قليلة إلى حد الإدهاش، "أعطى" كل جنس "طرفين" موجب وسالب، ذكر وأنثى، بلا فاعل وبلا مفعول به، فكلاهما فاعل ومفعول به في آن، وهنا نتحدث عن طبيعة العلاقات "التكاثرية" وهي إلى حد ما مفهومة، ولا تحتاج شرحًا مطولًا، فيوجد لدى النباتات البرية والبحرية وفي المخلوقات عامة - "وعاء حامل ومنتج" بمساعدة خارجية تمثل العنصر "التكاملي"، وبينما يستطيع الخبراء دون غيرهم التمييز بين الجنسين" من نفس الفصيلة - نباتية أو حيوانية - الدون فحص، فإننا كبشر، وابتداء من سن البلوغ- إذا استبعدنا نمط الملابس ونوع الألعاب وأدوات اللهو، باعتبارها من مكتسبات الحضارة - قد نحدد من النظرة الأولى - غالبًا -الصبى والصبية، فكيف ذلك فيما لا يمكننا ادراك طبيعة هذا الاختلاف في كثير من الثدييات والطيور والهوام

منذ زمن بعيد - ريما قبل الثورة العلمية - وفور أن عرفت البشرية وسائل التعبير، جستد الفنانون و"علماء" العصور السحيقة نماذج التباين بين "نوعنا"، وبإحساس مرهف يتحقق غالبًا بين فصائل محددة من الرئيسيات والوحوش كعائلات الغوريلا والقرود والأسود في الغايات والمتنزهات الطبيعية المفتوحة ـ ارتبط الذكر لبشرى بأنتاه، وبقطيعه، في البداية كالكواسر وكقطعان الماشية والأيل، حيث السيادة للأقوى فيرث أشد الأبناء ساعدًا وأشجعهم والده في نسانه ونفوذه، وسيطرته وأرضه، ومع تطور العقل والمشاعر، وانبثاق "الأدوار الاجتماعية ' والعلاقات التبادلية أو "المصالح والمنافع" ومع تعدد وسائل الإنتاج، وتنوع مصادر الطعام وكثرتها، ثم مع التخصص الرعوى والزراعي، المرتبط أساسًا بنشأة "الأسرة"، صار التقارب العاطفي "نسرى" الطابع، حيث تعيش أغلب هذه الجوارح في "أسرة" لا يجور فيها الأب على الأم أو يتخذ لنفسه زوجة غيرها، بعكس أغلب الطيور ومن بينها "الحمائم" التي لوحظ بينها ميل إلى التعدد أو "الخيانة" خاصة بين ذكورها. أدى هذا التطور الطبيعي، مع "تنوع" الأطعمة، إلى مط مختلف من "الأشغال" والمسئوليات، أثرت عامة على "شكل" الأجساد البشرية، وطبيعة الدور المنوط بها، لكنها على وجه الخصوص أثمرت تغييرات كبيرة في "سمات" الأنثى، فتطور جسدها أكثر من الرجل إلى اهيئة " خارج نمط "٧" و "الموزة".

وبسبب "الدور الاجتماعي" في الريف المصرى ثم في المدن، ونوعية الطعام و"الكسل" الذي سببه التقدم التكنولوجي، تشاهد بجلاء خمسة نماذج من الجسد لأنثوى، أشهرها بالطبع "الساعة الرملية" وهو نمط حضرى أكثر منه ريفيًا بسبب طرز الملابس في الأساس، وفيه تتميز المرأة بكتفين ملحوظتى العرض، مع ظهر قد يحمل بعض "الأعكان"، يضبطه صدر بارز، خصر ضيق ثم ردفين ممتلئين، يرتفعان على ساقين متباعدين نوعًا ما، بما يشبه "الميقات الزجاجي" وهذا "التكوين" تميزت به تجمات كثيرات، عربيات وأجنبيات، أشهرهن الراحلة "ميمي شكيب". المدهش انتشار الشكل التفاحي في أرياف مصر بين

السيدات الرئيسات في الأسر الممتدة، والعائلات التي يكثر بها الأبناء الذكور خاصة، ويعزى ذلك لأن "الأم الكبيرة" تحظى - دون غيرها - بالراحة، فيما تقوم زوجات أبنائها بمهام الخدمة والرعاية والنهوض بالأعباء لمنزلية، لتصبح "السيدة" الرئيسة بمثابة "معلمة" في أفضل الأحوال أو تضطلع بمراقبة الأعمال المنزلية، وربما الزوجية أيضًا، وتقييمها ونقدها وتعديلها وضبط

هذه المهمة التي يؤدي فيها تغير الدور من "عضلي جسدى" دائم الحركة عندما كانت "الأم راعية"، لى "عقلى نقدى" "أمومى وجامع"، بعدما صارت ارئيس"، مع ما يستتبع ذلك من "راحة" وتغير "نمط" تناول الطعام، وليس نوع "الوجبات" وأهميتها، ومع "نضج شبابي" مبكر نسبيًا بسبب "سن الزواج" الصغيرة عادة في العمق المصرى، تتزايد الدهون بسرعة في الوجه خاصة في "الصدغين" - ثم في الرقبة التي تبيت أسطوانية، وبالطبع في الكتفين، البطن، الأرداف، والساق كاملة حتى وجه القدم، فتصبح تلك "السيدة" مستديرة كتفاحة ناضجة تمامًا تكاد أن تبلغ حد العطب سريعًا، رغم حداثة سنها مقارنة "بجدات" المدن.

واذا كانت "الساعة الرملية" أكثر حضرية وابنة للمدينة أكثر من "التفاحة" الريفية بالأساس، فإن ثمة تمايزًا آخر واضحًا جدًا بين نساء ورجال الريف والحضر، هو بالنسبة للملاحظ الأريب اختلاف يقترب من نمط أشكال المخلوقات في الطبيعة.

ففي أرياف مصر - تلك التي أعرفها عن كثب خصوصًا وجه بحرى، ودون اتباع نمط رياضي معين، أو حمية غذائية، يمكننا تشبيه أجساد النساء بوصف للحيوانات لأصيلة والطيور الجميلة في المزرعة، فتلك "الشابة" التي تحظى بصورة "الموزة Banana" تملك أيضًا بعض "التكورات" مع نمط بطيء نوعًا في السير-كأغلبهن يدفعك بسهولة لوصفها بـ"الأوزة"

أما من تتميز بجسد كمثرى الهيئة، بكتفيها الصغيرتين المستديرتين، ووسطها المحبوك فوق عجيزة ممتلئة وبارزة، تهبط بانسيابية فوق الساقين وحتى القدمين، فتشابه إلى حد كبير «البطة»، بتكوينها الذي يحاكي قارب الصيد في النيل المصرى، وهو في الحقيقة أكبر حجمًا من «الكياك» الكندى وإن تشابه «الفلكان» انسيابيًا، كما تتشابه المرأة «الكمثرية» والبطة.

بعض النساء الأخريات يحاكين «الفرس» الأصيل متانة في البنيان، ورشاقة في اللفتات، ومرونة في الحركة،

وقدرة على العمل الشاق، مع جمال الوجه والعينين، وبغض النظر عن الأنموذج الخارجي لأجسادهن، فإن طبيعة تكوين إحداهن تحيلك إذا امتلكت إلى جانب الخيال، بعض الذاكرة الجمعية- إلى مخلوقات أخرى في الطبيعة وفي الأساطير قد يكون بينها وبوضوح عروس

هل يمكننا وصف رجال الريف في الوجه البحري خاصة، وفي أغلب الصعيد عامة، مبتعدين قدر الإمكان عن «دلتا النهر ، وجنوب الوادى في «النوبة»، حيث بنية الجسد البشرى وحجم العضلات وطول القامة ورسوخ الدهن مختلفان إلى حد كبير عن أولنك («الشماليين» نوعًا ما)؟ نعم، يمكننا وصفهم بكلمة واحدة غالبًا: رياضيون جدًا، دون أى تخصص أو دراية إلا بالعاب الريف العنيفة والتلقائية، كالرهانات على حمل «أجولة الغلال» لمسافات طويلة، أو كالعدو لإنجاز عمل ما دون جائزة خاصة، وبالطبع وكالكل هناك، صيد الأسماك من الترع

أما في المدينة، باستطلاع رأى سريع وأعترف بأنه ليس قانمًا على أدوات البحث العلمي- فإن الشابات يفضلن الظهور على مثال «الموزة»، ليس لأن هذا النوع من «الفاكهة»- المحبية والأكثر مبيعًا في العالم بين المنتجات الزراعية والغذائية- يطلقه الصبية على الفتيات الجميلات، دون أن يعرف أغلبهم أن «اللفظ» هو «مصطلح» لوصف شكل الجسد، بل لأنهن يفضلن «الرسم» الانسيابي الذي يمكنهن من ارتداء كل الملابس دون تفاصيل زائدة أو بروزات ملحوظة، وبالطبع لن يتوصلن إلى ذلك المظهر لا بالحمية الرياضية أو الغذائية، طالما كانت بنيتهن تحيلهن إلى أنموذج آخر. لكن هدفهن الأثير هو «النحافة» مع رشاقة القد.

وفي الحقيقة لا أحد يمكنه أن يخرج البشر من التعريف «المصطلحي» لشكل الجسد، حتى مع «الناس» في إفريقيا، شرق آسيا، السكان الأصليين في أمريكا الجنوبية، أستراليا، إلا في حالات نادرة.

الآن، هل تنحصر العبرة في «نمط» الجسد الإنساني؟ وهل بقاؤنا مرتبط بذلك؟ وهل لملامح الوجه علاقة بالنوع؟ الإجابة ليست مباشرة، بل تمر عبر سؤال آخر: ماذًا لو لم يتمايز الذكر عن الأنثى شكلًا مع احتفاظ كل منهما بوظيفته الطبيعية؟

الحقيقة، وكما هو واضح من الحفريات والمستحثات العتيقة التي يتم الكشف عنها تباعًا، فإن الاختلاف بين «المخلوقين» من النوع البشري الواحد وجد منذ الأزل مع علامات البلوغ وكدليل عليها، بل هو تمايز مقصود this chale charlemen seconpede conil freigh on forms pare per miles torres charles there.

ومعتنى به في «الصنعة» ذاتها، هذا «ذكر» وهذه «أنثى»، ولذلك أسباب دقيقة، تساءل عنها كثيرًا ومطولًا علماء «البشريات» دون أن يلتفتوا إلى دليل ساطع في هذه المسألة المحيرة.

وذكر العلماء في دراسات مقارنة، عرضت على محطة تليفزيون «كوكب الحيوانات»- أن حجم «الثدى» لدى الرئيسيات لا يرتبط بوظيفة إدرار اللبن للأمهات المرضعات، ففي القرود بأنواعها التي نتشابه جينيًا معها بنسبة تقترب من المئة في المئة، وجدوا أن حجم الأنثى الصغير مقارنة بالذكر، ليس له علاقة بوظيفة

الإنجاب، على عكس الأفيال والأبقار ووحيد القرن وفرس النهر وغيرها، كما اكتشفوا أن صغر حجم ثديي الشمبانزي، الرباح، البابون، الغوريلا، مقارنة بحجم ثديي الأنثى البشرية، لا يؤثر في عملية إدرار لبن الرضاعة، ورغم السلوك الجنسى المتشابه بين الانسان والقرود، حيث تحظى بعض فصائل الأخيرة بفرص للاختيار وللخيانة والارتباط العاطفى، ويمارس الجنس لإشباع الرغبة أيضًا، لكن مظهر الآناث في تلك الحالة لا يختلفُ كثيرًا عن أولى مراحل «البلوغ»، إلا في حالة الإرضاع، فتبرز نهودها ببطء وبنذر يسير، ربما غير ملحوظ، وجدد العلماء تساؤلهم عن حجم ثدى وأرداف الأنثى البشرية، ووجدوا إجابات مختلفة لا تفي بالغرض الوظيفي، الذي أزعم أنه غير ما قالوا به، فبالنسبة للثديين أرجع الباحثون حجمهما الذي «بلا طائل»، لكونهما يعملان كوسادة لرأس الرضيع، أما الدهون الزائدة في الاليتين فقد «رجحوا» أنها ضرورة طبيعية ليتحمل «حوضها» ووركاها ضغط الحمل والحركة المثقلة بالجنبن، وهنا نسأل: ألا ينام رضيع الغوريلا على ثدى أمه وعلى كتفيها ممسكًا بعنقها أحياثًا أو ملتصقًا بقفصها الصدري دون أن «ينبت» لَها أو له «مناطق دُهن» تخفَّف ذلك الضغط؟ وقد تكون الإجابة أن جسد القرود مرن بالأساس ومصمم لتلقى صدمات القفز بين فروع الأشجار أو السقوط من عل، وليس به حاجة لمناطق حماية خاصة، لكن ذلك

خاصة الفتيان والشباب من الذكور، يعمد أغلبهم إلم «بناء» جسده الخاص عبر ممارسة الألعاب البدنية أو الانضمام لجماعة رياضية أو احتراف «لعبة» ما، وهو يعرف أنه سيحصل على قوام ممشوق، تبرز به عضلات الصدر والذراعين ويمكنه من إحصاء عدد «المربعات القاسية» فوق بطنه النحيف، أما الفتيات، رياضيات أو غير رياضيات، فحريصات على «نحت» الدهون في مناطق «الاكتناز» لديهن «الصدغين، التديين، الردفين، البطن، وربلتي القدم»! هو يبني «للإبراز» وهي تنتقص بهدف «الانحاف»، ينمي مظهر الفارس والمقاتل القوى، وهي ترسم شكلًا للأنثى الرشيقة الواهية، لكن مع تعاقب العصور وتغير أنماط الجمال يظل الرجل بانيًا على الدوام، حريصًا \_ خاصة في شبابه - على المظهر الرياضي حتى إن لم يحيا في المدينة أو ينل قسطًا كافيًا من التعليم، ودائمًا ما تغير «الأنثى» مظهرها بحسب «مزاج» عصرها، فالامتلاء ووجود «الأعكان» أو كتل الشحم واللحم في الظهر وعلى الأجناب، كانت من علامات الجمال والثروة لدى سكان بعض المناطق وفي عصور تاريخية مختلفة، كما أن المرأة السمينة هي دائمًا «عروس» مناسبة في بعض الثقافات والبلدان كموريتانيا مثلًا، التي «تحبس»

يحيلنا إلى طبيعة الفعل الجنسى لدى الحيوانات عامة،

دعونا نلتفت إلى هذه الحقيقة، فإنسان المدن المعاصر،

مقارنة به لدى البشر.

فيها الفتاة بدءًا من سن التاسعة ليتم تغذيتها بطعام خاص لتصبح «ممتلئة» القوام، ثم يتم تزويجها سريعًا. إذن يختلف البشر رغم تمايز طبائعهم وثقافاتهم، واقتراب سلوكهم الجنسي من «الرئيسيات»، ويستجيبون



هرقل للنحات أنطونيو فاجنر - القرن ال19 ... فيينا - النمسا

«للغرائز الأساسية» بطرقهم الحصرية والمغلقة عليهم وحدهم، فمثلًا وبينما توجد الطرائد في الغابة على مدار الساعة فإن اقتناص الوحوش «طعامها» منوط بشعورها بالجوع، أو دخول الفرائس إلى مناطق نفوذها خطأ، لكن الإنسان - المعاصر على وجه الخصوص - يعمد إلى تخزين طعام يكفيه لفترة طويلة، ويستوى الحضرى، والبدوى، أو الريفى، الأوروبي من الشمال، أو الهندى من أقصى شرقى آسيا، حتى إن «المدنى» غالبًا ما يذهب لتناول أو تجربة طعام شعر من رائحته أو من طريقة عرضه في المحال والمطاعم باشتهائه، وإن لم يكن جائعًا، وبينما تتناول الحيوانات طعامها ومن بينها العاشيات - اذا جاعت، فانها تمارس «الفعل الجنسي» لهدف محدد وفي وقت معين من السنة بعدما يكون بلوغ الأنثى ثابتًا، وهرموناتها مكتملة، وأجهزتها في أوج جاهزيتها، وبعدما تنهى الكبيرات منها فطام صغارها من الموسم السابق، الأسد كالقط، الغزال كالتعبان، لا فرق بينًا في هذه المسألة بل تماثل بيولوجي واضح الدلالة

مفهوم الهدف. وإذا كنا نتحدث عن «الشكل» أو المظهر الخارجي، وذلك الاختلاف «الجلي» بين «الرجل» الناضج والأنثى البالغة لدى البشر ويعض الحيوانات، حيث يميز ذكر الغوريلا وكثير من الثدييات والرئيسيات، الحجم الكبير مع تحلّيه بسمات جمالية لافتة، كلبدة الأسد أو قرون الوعل، مع انحصار الجنس في الفصيلة، حيث لا يمكن تزاوج الفهد من النمر، أو الجاجوار مع الوشق، فإنه يمكن لامرأة من الدول الإسكندنافية، طويلة القامة، عريضة المنكبين، قوية الذراعين أن تتزاوج برجل غامق البشرة قصير القامة نحيف العود من جنوب غربي الجزيرة العربية، وبينما الأنثى في الطبيعة تبحث عن الذكر ذي الصفات الأقوى، فإنه يمارس الفعل بهدف استمرار النوع أو الفصيلة، وقد يترك أنثاه لمصيرها بعد ذلك، بل ربما يقاتل نسله فيما بعد إذا التقاهم في «مهمة» صيد، لكن الرجل والمرأة البشريين يبحثان عن علاقة مستقرة توفر لهما ‹‹شراكة طويلة›› تمنحهما إمتاعًا حسيًا مشبعًا لحاجاتهما

الأساسية، ومستجيبًا لأحلامهما في ضرورة التناسل، فالحيوان يحفظ النوع في مواسم محددة غالبًا، والانسان لديه أسباب كثيرة للالتقاء بالأنثى والسكون إليها والعكس. لكن ما الذي يدفع «المخلوق البشري» إلى إتيان «فعل

ويلندورف فينوس 30- ألف عام قبل الميلاد- فيينا -النمســا.

الجنس» مرة بعد أخرى ودون ملل، غير مرتبط بسن معينة، أو مواسم محددة؟ الإجابة تبدو سهلة: إنها الهرمونات، وإشباع غريزة أساسية. اذن ما الذي بحرك هذه الغريزة؟

في قطعان الماشية وعندما تصل «الاناث» إلى مرحلة الشياع، تعلن ذلك عبر رائحة معينة، فيختبرها «الذكر» بالشم تم بتحليل بولها، وهذا سر توجيه الكباش وذكور الغزلان والأيائل أفواههم تجاه الريح، ليتأكد من جاهزية أنتاه فيعتليها متممًا فعل ﴿ التناسل › .

وفى الطبيعة وبين حيوانات المزرعة أيضًا فإن الذكور جاهزة على الدوام لتأدية دورها في الحفاظ على النوع، وبين الأبقار والأحصنة والحمر، بمجرد أن تصل الأنثى لمرحلة البلوغ ثم الشياع تعلن ذلك «بالتوتر» وإفراز الهرمون و اللب الجماع عبر النداء بالصوت وينشر الرائحة، فيبحث الذكر عن صاحبته ويلبى رغبتها بغير تلكؤ، وهذا نوع من «التعبير الجبرى» عن الحاجة إلى

المسألة مختلفة بين البشر، «فاللقاء» مستمر قبل وأثناء وبعد الحمل، فهو فعل اعتبادي يرتبط بـ الرغبة التي «قد» لا تكون مشتركة على الدوام، لكنها تشاركية، ومتعادلة، ومتغيرة بتغير نوع الطعام، جهد العمل، الارهاق الذهني، الحالة النفسية لكل طرف، العمر، والأهم مدى التقبل للفعل في لحظة مواتية.

ونتوقف هنا أمام الوجه والجسد البشريين. طبيعي بالنسبة للمؤمنين بالديانات الإبراهيمية في منطقتنا وفي غيرها، ذلك الوعى بأن المرأة خلقت من ضلع الرجل، «آدم» البداية ومثناه «حواء»، لذلك قد يتشابه الوجهان دون تمايز كبير بينهما، بل أحيانًا بلا تمايز إطلاقًا، فهل تعرفون: «سلمي حايك، هيفاء وهبي، نانسي عجرم،

جميعهن نجمات مشهورات بالطبع، حسنًا جدًا.. انظر إلى وجه سلمى، الطبيعى بلا تدخلات عمليات التجميل، ألا تذكرك تلك الملامح ب»رجل» رأيته فى اليمن أو فى صعيد مصر أو فى تلك المناطق «الحارة» من كوكب الأرض، شخصيًا أراها تحمل وجه «صبى»، فماذا عن جسدها الذى ترعاه بالغذاء والرياضة؟ لا يمكنها إلا أن تكون أنثى، أليس كذلك؟ إنها «موزة» بامتياز.

إذن، ماذاً عن «ببل»؛ ظهرت جيسكا «عارية وشبه عارية» في عدد من مشاهد أفلامها، وهي جسدياً على مستوى «الرسم» محيرة، فكتفاها عريضان، خصرها ضيق، وحوضها نحيف نوعًا ما، لكنها «طبيعية» بلا شك، أنثى على الأنموذج «V»، أما وجهها فيحمل ملامح «رجل لاتينى» «ملون أو خليط» بين الأمريكيين الجنوبيين وسكان غرب أورويا.

اجنوبيين وسحان عرب اوروب.
ومع ذلك، ورغم الأنوثة الصارخة لنجمتى العرب نانسى وهيفاء، هل يمكنك أن تلاحظ الفوارق، غير الطبيعية على الإطلاق، فنانسى أيضًا يمكنك أن تضعها بين نماذج الديم Banana لكن مع تدخلات جعلت وجهها «انثويًا» من الصعب أن تتخيله على «بنية» رجل، وكذلك «هيفاء» التى فعلت كل ما يمكن «لتتحول» إلى أنثى لا تقهر على نمط «الساعة الرملية» وبوجه لا تخطنه العين، لكن من منهما حافظت فعلًا على جسدها ومن أتلفته?! الإجابة بطريقة أخرى: إذا سمحت لك الظروف بقرصة لمعانقة امرأة طبيعية، أنثوية وحقيقية بغير «سيليكون» فمن المرأة طبيعية، أنثوية وحقيقية بغير «سيليكون» فمن إحداهن، فأيهن ستجعل الدماء تجرى حارة في عروقك؟ إحداهن، فأيهن ستجعل الدماء تجرى حارة في عروقك؟ الحداهن، فأيهن ستجعل الدماء تجرى حارة في عروقك؟ الحقيًا سأفاضل بين سلمي وجيسكا لأنني رجل أحب

والحقيقة أن نفس «الأنثى» التى كانت تقوم من أجل «شرفها» الحروب القديمة، ما زالت هى نفسها تُشعل الصراع، لكنه تجارى هذه المرة، «مصنوع» ومفسد، يخضع للمزاج وللمصلحة الخاصة، ففي حقب زمنية غابرة ميز «اليونانيون» المرأة على أساس تمتعها بالجسد الرياضي، القادر على القيام بالأعمال الشاقة، إضافة إلى الجمال المشع، بعدهم اهتم «الإغريق» بالوجه الحسن و»ثنيات» الجسد، أما العرب ففضلوا منذ الأزل وغالبًا إلى الأبد - ذات العجيزة الضخمة، والجسد الممتلئ، وجعلوا «البهكنة» — صاحبة الردفين الكبيرين المرأة المشتهاة، اليونانيون اختاروها «عاملة»، الإغريق فضلوها «جميلة» والعرب أرادوها على الدوام «سمينة»، وكل أنموذج ارتبط بدوره في المجتمع.

اليوم تعمل «الميديا» على إتلاف الجسد، سعياً وراء المادة، فجعلوا «الأنوثة» سلعة، لا تلبث أن تتغير مواصفاتها، فالنحيفة عليها أن «تسمن»، والممتلنة يجب أن تمارس الحمية، حتى تفاصيل الوجه تدخلوا فيها جراحياً، في الأنف والفم، العينين والشفتين، ومن قبل: الصدر والأرداف، ومن يعلم ما سيحدث لاحقًا، بالطبع الرجل لم يكن بعيدًا عن «التسليع» وبدرجة كبيرة جدًا، الرجل لم يكن بعيدًا عن «التسليع» وذاك رياضى، بذلة في ملابسه، هذا رداء كلاسيكى، وذاك رياضى، بذلة للعمل، و»بدلة» للرحلات، الساعة والنظارة والسيارة، والفيلا، ومنطقة السكن، وهي كلها حقوق طبيعية أغلبها والفيلا، وقليل منها ضروري، لكن الأهم أن أجزاء حساسة من جسمه صارت موضعًا تجاريًا، كل ذلك يبتعد بنا عن طبيعتنا «القوية» ويصب في صالح رأسمالية السوق، فإلى أي مدى تأثرنا بالتطور؟

الآن. نطرق الحديد ساخنا. إن رغباتنا رجالًا ونساء للها محدداتها الهرمونية، وإتيان «الفعل» نفسه له محاذيره، فتخيل نفسك كإنسان سوى متحكم في نزواته ومسيطر عليها تعيش مع «شريك واحد» لسنوات طويلة، فما «المحفز» الذي يشجعك على أداء «الواجب





نحن بالطبع لسنا حبو إنات غابة، مدفوعة تلقائبًا لممارسة مهمتها الأساسية، ومع ذلك تخيل، أن ﴿شريكتك ﴾ وكل «الإناث من «فصيلتك» بلا تضاريس، مجرد لحم ودم يفرز الهرمونات، تمتلك عيونًا بلون واحد لا تمييز بينها، ولا تفاضل، مجرد «كائن» مثلك تمامًا يسمح لك فقط بانشاء أسرة لتحافظ بها على نوعك، فأى «مثير» هذا الذي قد يدفعك إلى الاستجابة؟ أقول لك: إنه «الفيض» الطبيعي الموجود حولنا، والذي أنتج إلى جانب التنوع «البصرى» أعرافًا وتقاليد وقوانين تحاسب من يتجاوز، وتحذر من يفكر في التجاوز، لكن تلك الطبيعة منحتنا الكثير لتتحرك رغباتنا تجاه شريكنا الذي اخترناه أو الذي فرضته الظروف علينا، منها تلك «المنشطات» التي خُزنت في ذاكرتنا للأيام «الخوالي» ومشاعرنا التي تأججت في أماكن مختلفة، حتى إن كانت قبلة ساخنة في «بنر السلم»، أو لون ورائحة زهرة أو مكان، أو حضور حفل ز فاف للكن ثمة محددات و اضحة «أنثو بة» جدًا تلك التي تحرك فينا الرغبة في «الحياة»، هي تلك «الدهون» الحميمية والرجراجة التي ميزت بها الطبيعة الإناث عن الذكور، الصدر البارز والإليتين الكبيرتين نسبيًا «كمساعد ضرورى» للالتقاء بين الـX والـY «السهم والقوس» «الوعاء والغطاء»، لذلك فإن أنثى بلا تفاصيل هي امرأة مع إيقاف التنفيذ، ورجل ممتلئ بالشحوم يلهث بعد أول خطوتین هو ذکر «فاسد»، وإن کان «مصرفًا متحرکًا»، أما حاسة النظر فهي «ضرورة» للتنشيط الطبيعي» بلا خجل أو تورية أو مواربة، فالبصر محفز عقلى للرغبة في الحياة، وللإشباع بين «شريكين» تعاقدا على العيش طويلًا معًا، بلا زيف أو خيانة، حيث تصبح «البصبصة» المشروعة ـ في إطارها الأخلاقي، دون ضرر ولا ضرار بمثابة واجب مقدس لاستمرار «التلاقي»، لذلك فإن تلك الحضارات التي «تغطى» البشر «قسرًا» وتسعى لإجبار الإنسانية على اتباعها «بقسوة» «السيف والخنجر» تفسد «الخلق والخُلق» ولا تعرف التعدد الثقافي والتنوع البشرى، لمَ ترى سيدات «الهيمبا» في تنزانيا يعشن

عرايا كما ولدتهن أمهاتهن، دون خوف من اغتصاب أو خيانة أو «زيغ الأعين»؟ لأن ثقافة مجتمعهن وعقائدهن لم «تنحرف» مقتصرة على «محرمات» الجسد، بل انفتحت رغم «البدائية» على قواعد الضرورة الاجتماعية في الزواج والتناسل والحكم، بالطبع توجد أمثلة كثيرة على «الحياة الطبيعية» في إفريقيا، أمريكا اللاتينية، وبين القبائل «الأولية» في أستراليا، أما الحياة «المعتدلة» في بلداننا العربية فهي مهددة دومًا بالإفساد القيمي، حيث بات الجسد «الأنثوي» ـ خاصة ـ موضع اتهام دانم، یجب حجبه و ، حجز ، صاحبته بین جدران أربع، خوفًا من الانحراف «الجنسي» ولم يلتفت الأدعياء إلى أن ذلك ضد «حقيقة» التكوين البشرى التي يجب أن يختلط بالطبيعة «الأم» ليأخذ منها احتياجاته الأساسية اللازمة للحفاظ على الحيوية والتبصر، لذلك وفي ظروفنا الحاضرة نحن بحاجة «للتحرر الموضوعي» والعودة لسيادة منطق العقل والعدل والقانون، حيث الحرية محكومة بآليات مجتمعية تمنع التعدى على الخصوصيات، وتنهى «التفتيش في العقول» وتحرض على بنية «بشرى» طبيعي بلا محاذير خانقة، تسجن النفس وتتلف الجسد، وببساطة ووضوح يجب أن نتعامل مع أنفسنا رجالًا ونساء بوعي أكبر باختلافنا وتكاملنا، وبأن الأنثى مخلوق «مستقل» مثل الذكر، لديها نفس الواجبات والمسؤوليات، تخضع لذات القانون الطبيعي أو الوضعى الذي يخضع له الرجل، بل في رأيي أن الحياة اختصت النساء بما لم تختص به الرجال، لتميزها عنه، وعليه فإن مجتمعًا ينهك «أرواح» أبنائه بأعباء تبتعد عن قواعد العلم وعن قيمة العمل، وعن أهمية التشارك، هو مجتمع يغرق في الجهالة، لذلك ابن عقلك بنفسك منفتحًا على كل الثقافات، اختر ما يناسبك، واجعل من نفسك طائرًا خفاقًا في السماء يحط أينما شاء، فقد سيق وأتلفنا «بنيتنا» لحمًا ودمًا وعقلًا، وهذا أوان استعادة صحتنا كاملة، جسدًا وروحًا وأخلاقًا.



حاولنا في هذا العدد من "كافيين" إثارة النقاش حول مفهوم الجوائز الأدبية في المنطقة العربية، وأثر هذه الجوائز بالسلب أو بالإيجاب على تطور مسيرة الأدب العرب

إن إزدياد الجوائز الممنوحة للأدب في الآونة الأخيرة يثير الكثير من التساؤلات حول جدواها؛ فهل هي بالفعل في صالح الإبداع- لا سيما أن النسبة الأغلب من الكتاب يعانون اقتصاديا- أم أنها تعد دافعا مهما للكاتب وسندا ماليا له كي يتفرغ للمزيد من الإبداع؟

يرى البعض أن قيمة هذه الجوائز تكاد تنحصر في قيمتها المادية فقط، أي أن الجائزة لا أهمية لها معنويا؛ لأن الكاتب الجيد هو بالفعل كاتب جيد سواء قبل الجائزة أو بعدها؛ ومن ثم فقيمتها المادية مهمة كثيرا للكاتب؛ حيث تعينه على الاستمرار في الحياة بشكل كريم؛ وبالتالي يتفرغ للمزيد من كتابته.

لكن هناك من يرى أن الجائزة هي التي تصنع منه كاتبا مجيدا؛ لذلك يسعى للكتابة جاهدا تبعا لشروط الجوائز؛ لينال الجائزة، وهنا يتضح لنا بشكل جلي خطورة الجائزة؛ لأن من يكتب تبعا للشروط التي تحددها الجوائز ليس بكاتب حقيقي، همه الأول هو الكتابة الإبداعية بقدر ما هو كاتب تحت الطلب؛ يكتب ما تحدده له الجوائز وبالتالي فجل هؤلاء يكون إبداعهم لا أصالة أو صدق فيه.

الأمر الآخر الذي جعلنا نلتفت إلى موضوع الجوائز وتأثيرها على الأدب هو ملاحظتنا أن جل الجوائز العربية تقريبا تمنح جوائزها للأسوأ وليس للأجود، ورغم أننا نرى الكثيرين من الجيدين والمتمكنين في الكتابة يتنافسون مع هذه الأقلام الردينة إلا أن المثير للدهشة فعليا هو منح الجائزة للردئ وليس للجيد، أي أن هذه الجوائز قد ساهمت فعليا في سيادة الردئ على الجيد، ومحاولة تهميش كل ما هو جيد في الكتابة وكأنما الأمر والقبيح والإعلاء من شأنه في مقابل الكتابة الحقيقية. هذه التساؤلات جعلتنا نفرد مساحة هذا العدد في تأمل الجوائز العربية وأهدافها، وهل هي بالفعل في صالح العملية الإبداعية بحيث تودي إلى تقدمها للأمام، أم أنها تعمل في النهاية على تخريب الكتابة من أجل محاولة تعمل في النهاية على تخريب الكتابة من أجل محاولة تعمل في النهاية على تخريب الكتابة من أجل محاولة تنميط الأدب لصالح مفهوم خاص وضيق يخص ثقافة

الدول المائحة لهذه الجوائز فقط.

ملف العدد الأدبية الجوائز الأدبية العربية

ولقد توطدت العلاقات بين الفن والحياة أو الثقافة الإنسانية على نحو متسارع في أواخر القرن التاسع عشر وبدايات القرن العشرين، بل حتى اليوم، وامتدت تأثيرات الأعمال الفنية من اللوحات إلى الملابس إلى فنون الأرض والمعادن والمبانى والأغانى والمسلسلات والأفلام وألعاب الفيديو، حتى وصلنا إلى مرحلة لم يعد فيها أي شيء في الحياة - الآن، وكما يشير بعض النقاد -لا يمكن تحويله إلى عمل فني.

أصبحت العلاقة بين الفن والاقتصاد من المقومات الأساسية التى تقوم عليها عمليات التقدم والازدهار ورفاهية الأمم والشعوب في الوقت الراهن، وقد كان الفيلسوف الألماني تيودور أدورنو (١٩٠٣ – ١٩٦٩م) من أوائل الذين اهتموا بمناقشة تلك العلاقة، فطرح مفهوم «الصناعات الثقافية»، وكان مع زميله «ماكس هوركهامير»- وفي إطار الأفكار الخاصة بمدرسة فرانكفورت النقدية - أول من صك هذا المصطلح عام ١٩٤٧م، في مقال له بعنوان: صناعة الثقافة: التنوير The culture industry: باعتباره خداعًا جماهيريًا enlightenment as a Mass deception وقد أكدت كتابات أدورنو التالية حول السينما والراديو والصحف والموسيقي الجاز والشعبية، رسالته التي تبناها، وفحواها أنه في ظل الرأسمالية الاحتكارية أصبح الفن والثقافة الآن مستغرقين أو ممتصين داخل الاقتصاد. في حد ذاتها تعد «صناعة الثقافة»- كما يشير جاستون أوكونور في دراسته عن الصناعات الثقافية والإبداعية (٢٠١٠)- امتدادًا مباشرًا للصناعات الجديدة الخاصة بعمليات الإنتاج والتوزيع الجماهيرية الكبيرة، التي بدأت عند منعطف القرن التاسع عشر، مع ظهور السينما وتكنولوجيا تسجيل الصوت والصحف اليومية واسعة الانتشار والمطبوعات الشعبية (الكتب والمجلات والصحف)، ثم بعدها الراديو والإذاعة والتليفزيون

وقد شهدت نهايات القرن التاسع عشر، وبدايات القرن العشرين عمليات التقاط الصور المتحركة، كذلك التسجيل لعالم الصوت المراوغ الهارب على أسطوانات شمعية. وعند نهاية القرن العشرين فتحت التكنولوجيا الرقمية آفاقًا واحتمالات جديدة وكبيرة.

على الرغم من ذلك كله، فإن البدايات الحقيقية للعلاقة

أمناء، والتي انطلقت عام 2007م، وبعدها جائزة البوكر التي أطلق عليها: الجائزة العالمية للرواية، والممولة من هيئة أبوطبي للسياحة والثقافة، ويديرها مجلس أمناء، وانطلقت عام 2008م، وأخيرًا وليس آخرًا جائزة كتارا للرواية العربية التي أطلقتها مؤسسة الحي الثقافي كتارا في العام 2015م، وبالطبع هناك جوائز أخرى لكنَّها لا تكتسب الأهمية نفسها التي اكتسبتها الجوائز المذكورة

كما توجد جوائز محلية حكومية تقديرية وتشجيعية أو مستقلّة لا تثير مثل هذا الجدل، وليس هنا مجال تقييمها. على الرغم من تعدد مجالات بعض هذه الجوائز: "شعر، قصة قصيرة، آداب، فنون، دراسات اجتماعية وإنسانية"، فإن الجدل الدائر - كما يبدو - ينصب على الجوائز المتعلقة بالرواية، ما بين الاستحسان والاستهجان حول من يستحق الجائزة، ومن لا يستحقها، وهل الجائزة موظفة يشوبها أهداف معينة أم مستقلة نظيفة، وإذا كانت لجنة التحكيم منحازة وغير حيادية أو نزيهة وحيادية.

الجدل يحدث بعد الإعلان عن نتائج الجوائز، وهو طبيعي ولا ضرر من حدوثه، إن سلبيًا أم إيجابيًا، لكنَّه لا يرقى الى مستوى فكري، ولا يندرج في إطار المعارك الفكرية التي كانت تحدث في زمن العمالقة، كالتي كان طرفاها طه حسين والعقاد، حول الخيال في "رسالة الغفران" لأبي العلاء المعرى، أو المازني وطه حسين من جهة، والمازني وعبد الرحمن شكري من أخرى حول النشوء الطبيعي للأدب المصرى، وقضايا أخرى يزخر بها تاريخ الأدب العربي، ومنها نقاش الهوية: العروبة، الإسلام، الفرعونية، القديم والجديد، قضايا المرأة، أدب المهجر، وغيرها من القضايا التي طرحها ذلك العصر.

مهما يكن من أمر، فإن الحديث عن الجوائز سيستمر ما دامت فكرة الجوائز العربية لا تزال حديثة العهد

أعتقد أنّ جوائز كبرى لا تزال تصنّف أحيانًا بأنها "سياسية"، وحتى "نوبل للآداب"، صنّفها العرب أنها سياسية عندما منحت للإسرائيلي شموئيل يوسف عجنون عام 1966م مناصفة مع الكاتبة اليهودية السويدية نللي زاكس، وقد كشف أرشيف الجائزة الذي سمح بنشره بعد مرور خمسين عامًا على صحة الشبهات السياسية وانحياز بعض أعضاء أكاديمية الجائزة وضغوط مؤسسات، ووزارة الخارجية الإسرائيلية، لفوز عجنون بجائزة نويل، الذي استغلته اسرائيل واستثمرته سياسيًا ودعائيًا، حتى إنها أغلقت الشارع الذي يضم بنايته في القدس الغربية المحتلة عام 1948م وحوّلته إلى حديقة،

لم تسلُّم جائزة نوبل من رفض أدباء ومفكرين كبار إياها، إذ رفضها الكاتب والفيلسوف الفرنسي جان بول سارتر، والكاتب والروائى الروسى بوريس باسترناك، وقبلهما الكاتب الشهير جورج برنارد شو، على الرغم من أنّ جائزتها تُناهز المليون دولار.

وضعت على مدخلها لافتة تقول: "اصمتًا فإنّ عجنون

وعليه، فإنّ ما يثار من جدل سلبي يستنكر نتانجها لا ضرر منه، فهو قد يكون مفيدًا يدفع هذه الهيئات لحسن اختيار مجلس أمنانها، والعمل على تحسين أدانها، والانتباه إلى أنّ جوائزها تحت المجهر.

من جهة أخرى أعيد الاعتبار لكتاب مشهورين- تعرضوا للإقصاء والتهميش من سلطات بلادهم من خلال الجوائز، والحصول على تكريم، كما نال مبدعون شباب مغمورون تقديرًا واعترافًا بمواهبهم.

ونجحت الجوائز في لفت أنظار القراء الي أعمال تستحق القراءة، سواء من المشرق العربي أو المغرب العربي أو من دول الخليج، وتحقق شيء من مقولة الكاتب والناقد الراحل رجاء النقاش: أنّ الثقافة العربية هي جامعة

لتأكيد مكانتهم المتميزة والحصول على استقلالهم أيضًا. كفاح القرون الوسطى خلال القرون الوسطى (من القرن الخامس إلى القرن الخامس عشر) كان ينظر إلى الفنانين، في أوروبا، على أنهم مجموعة من الحرفيين (أو الصنايعية)، وتم تأسيس أول نقابة للمصورين في إيطاليا في أواخر القرن الثالث عشر، ثم انتشرت تلك الكيانات بعد ذلك، فكانت هناك نقابات للنحاتين المعماريين، ومعهم البناءون وصانعو الطوب وغيرهم.

بين الفنون والاقتصاد ربما تمتد إلى أكثر من خمسة

قرون مضت أو يزيد، وهي بدايات تتجذر جوهريًا، في

تلك المحاولات الأولى التي كافح الفنانون من خلالها

وتم النظر إلى فنان مثل «دوناتيلو» على أنه «مجرد قاطع أحجار ومتخصص ماهر في أعمال البرونز والمعادن الأخرى».

مع تحسن مكانة الفنانين الاقتصادية والاجتماعية ظهرت معارضتهم الشراف النقابات عليهم، فرفض فيليبو بروتوليتشي دفع رسوم لنقابة أعمال المباني عام ٤٣٤ م؛ ليسجن ولم يطلق سراحه إلا بعد تدخل الكنيسة، فعاد إلى عمله في القبة العظيمة لكاتدر انية فلور نسا.

وضعفت بعد ذلك سيطرة النقابات على الفنانين، لكن ظل ينظر إليهم على أنهم مجموعة من الحرفيين الذين يكسبون المال بقيامهم بعمل يدوي، وقد رأى كبير عائلة مايكل أنجلو أن اختياره أن يصبح فنانًا أمر يدعو للشعور بالخزى والعار، لماذا؟ لأنه اعتقد أنه لن يعتمد بعد ذلك على عمله بيديه، بل بعقله وبمعاونة مساعدين له.

تدريجيًا كان الفنانون يكتسبون حريات متزايدة، وظهر نموذج جديد للفنان المستقل، لكن ظل الاقتصاد هو المهيمن، وفي القرن الخامس عشر، بدأوا يتمردون

على فكرة دفع رسوم لنقابات مهن حرفية يدوية، بين الفنون العليا أو الجميلة (الرسم والتصوير والنحت... وحاولوا تحسين صورتهم باعتبارهم متميزين عن العمال الحرفيين اليدويين، فالفنان الجيد كما قال «تشينو تشيني »: هو الذي يسلك سلوكًا يعكس مكانته المرتفعة، وهو من يمارس الفن لأنه يحبه في ذاته، وليس من أجل الخلاص من الفقر والحاجة فقط، وإن حياته ينبغى أن تكون مثل حياة من يدرسون اللاهوت والفلسفة والعلوم

الأخرى. كذلك طالب ليوناردو دافنشى الفنانين عام ١٠٥١م بأن يركزوا على فنهم بدلًا من التركيز على جمع

هكذا ارتفعت مكانة الفن والفنانين خلال القرنين الخامس عشر والسادس عشر من مرتبة الحرفيين الى منزلة الفنانين، أو من مستوى العاملين بأيديهم إلى مستوى العاملين بعقولهم ومواهبهم، وهكذا قال مايكل أنجلو مقولته الشهيرة: «إن الفنان يصور بعقله لا بيده»، وكأن العقل هو الأسمى والأعلى والأرقى، بينما اليد هي الأدنى والأقل، هذا على الرغم من تلك الصلة القوية والتفاعل الضرورى بين العقل والعين والخيال، من ناحية، واليد والمهارات الحركية اليدوية وغير اليدوية أو الجسدية عمومًا، من أخرى.

المال من أعمالهم.

من حرفي إلى فنان

في الوقت نفسه، اعتقد فنانون أمثال الإيطالي تيتسيانو (١٤٩٠ - ١٤٩٠م) بسذاجة الفكرة القائلة: «انه لا ينبغى له أن يسعى وراء المكسب والمال ،، وأنها ضيقة المدى وغير واقعية، لأن الأعمال الفنية المتميزة ينبغى أن يعادلها سعر متميز جدير بها أيضًا، فلم يعد تيتسيانو يستخدم فرشاته إلا إذا تم تكليفه بعمل معين ونظير أجر محدد يرضيه هو أولاً، وكذلك استخدم رافاييل ومايكل أنجو وغيرهما عبقريتهم لتكوين ثروات كبيرة.

ومع ارتفاع مكانة الفنانين في المجتمع، حدث الانفصال

الخ) والفنون التطبيقية كالخُزف والعمارة، ثم بعد ذلك التصوير الفوتوغرافي والتصميم الجرافيكي والكمبيوتر والأزياء وغيرها، على الرغم من الامتزاج بين العليا والتطبيقية بعد ذلك، في فنون الحداثة وما بعدها أيضًا.

في أواخر القرن التاسع عشر حلت الحكومة في فرنسا محل نظام الرعاة، الذي كان سائدًا من قبل، ويقوم على أساس رعاية النبلاء والملوك والأثرياء والتجار للفنانين، وتكليفهم بالأعمال الفنية والقيام بشرائها أيضًا، وقد قامت بذلك أيضًا بعض الشركات الكبيرة مثل شركة الهند الشرقية الهولندية، التي كان الفنان الهولندي الشهير رمبرانت خلال القرن السابع عشر يعمل رسامًا رسميًّا لها، بينما رفض معاصره فيرمير أن يقوم بمثل

المهم أنه وفي فرنسا وفي أواخر القرن التاسع عشر حدث تغيير كبير بمؤسسات الفن ذاتها، فحل نظام جديد محل نظام الرعاية الذي كانت الحكومة من خلاله هي المشترى الأول المهيمن على الشراء والاقتناء للأعمال الفنية عالية القيمة.

لقد حل بدلًا عن ذلك، نظام جديد يقوم على أساس المنافسة، وتم تفويض نظام الاحتكار الذي كأن يحدث عبر صالون الأكاديمية الرسمي الممثل للدولة، والذي كان المنفذ الوحيد للعرض القانونى للأعمال الفنية وبيعها، وقد حدث ذلك من خلال التأسيس بداية من عام ١٨٧٤م للمبدأ القانل: إن الصالونات الصغيرة التي ينظمها الفنانون ينبغى أن تعرض بعض الأعمال الفنية المهمة على نحو مستقل وبيعها أيضًا.

هكذا أدى وجود سوق تنافسية مستقلة خاصة بالفن إلى

وانتقل مركز الفن بعد الحرب العالمية الثانية من باريس لى الولايات المتحدة الأمريكية، ما أدى إلى ظهور سوق عالمية للفن مع تزايد عمل قاعات مزادات الفنون (التي

كانت موجودة قبل ذلك بالطبع)، لكن مصطلحات البورصة وسوق المال بدأت تستخدم في تلك المزادات أيضًا، مثل: التكهنات حول الأسعار، ونمو الأسعار، والقيمة السوقية. الخ، وترتب على ذلك الاهتمام بالاستثمار الكبير في سوق اللوحات، ثم الأعمال الفنية، وإلى حدوث صراعات بين القيم المثالية للفنانين والقيم الاستهلاكية الخاصة بالسوق، كما أسهمت عوامل مثل تلك التطورات، التي طرأت على فنون الإعلان والميديا والسينما والاستهلاك والاستنساخ للوحات وفنون الكمبيوتر والتسويق الإلكتروني، وغيرها في نمو الصناعات الثقافية الإبداعية على نحو غير مسبوق. ولعبت مؤسسات فنية معروفة - اهتمت أو تمركن نشاطها

حدوث تغيير حاسم في أسعار بيع اللوحات الانطباعية،

تراجع خلال القرن العشرين عدد الصالونات الجماعية

لصالح قاعات العرض، التي يمتلكها وسطاء أو تجار

فنون مستقلون. وأصبحت هذه القاعات (الجاليري)

هي السوق الخاصة للفنون الجديدة، فاهتمت بالعرض

لمجموعة من الفنانين أو لفنان بعينه، وكان من أوائل

من عرضوا فيها الفنان بابلو بيكاسو، هذا على الرغم من

أنه كان يعتبر أصحاب تلك القاعات أعداء للفن والفنانين،

وعلى الرغم أيضًا مما وجده جوان ميرو عندما وصل

إلى باريس عام ٩١٩م من أن بيكاسو كان يقوم بانتاج

معظم أعماله لحساب متعهد محدد سع لوحاته

التي كانت الأكاديمية قد رفضتها من قبل.

حول المزادات الفنية- دورًا كبيرًا في الترويج لأعمال كبار الفنانين، كما أصبح لها دور كبير في الترويج والبيع لأعمال فنية عربية وعالمية، وأشهرها قاعة «سوثبي»

فسوق الأعمال الفنية- كما نعرفها الآن- هي ظاهرة حديثة نسبيًّا، على الرغم من أن ظاهرة الوسطَّاء المحترفين المتفرغين لتسويق الأعمال الفنية، قد تجلت في باريس في منتصف القرن الثامن عشر، وأن قاعتي «كريستي وسوثبي »، تعود بدايتهما إلى النصف الثاني من القرن السابع عشر، وفي سوق الفن، تعد قيمة العمل الفني أمرًا تحدده عوامل اقتصادية وثقافية. تشتمل على اسم الفنان ذاته، والفترة التاريخية التي تعرض فيها أعماله للبيع، وطبيعة المرحلة الراهنة لحالة الاقتناء أو الشراء للأعمال الفنية، التي تقوم بها مؤسسات فنية كالمتاحف

أو هواة جمع اللوحات وعلى نحو شخصى أو خاص. هكذا وصلت لوحة «زهور السوسن»، لفان جوخ، إلى مستوى جديد من الشهرة عام ٩٩١م عندما بيعت بسعر غير مسبوق وهو ٣,٨٥ مليون دولار، وقد اشتراها متحف جيتي Getty Museum في لوس أنجلوس. ثم بيعت لوحات أخرى بعد ذلك بأسعار غير عادية، ففي عام ٢٠٠٦م بيعت لوحة الفنان التعبيري التجريدي الأمريكي جاكسون بولوك التي رسمها عام ١٩٤٨م التي عنوانها

وفي الحالتين السابقتين لا تحتوى أي لوحة في ذاتها-أو تكشف على قيمة مالية. لكنهما حالتان كاشفتان عن ذلك التغيير، الذي حدث في سوق بيع الأعمال الفنية، وكذلك الحال فيما يتعلق بلوحة «فتاة نائمة» للفنان الإيطالي إيميليو مودلياني، التي بيعت منذ سنوات قليلة

للاقتصاد العالمي في الشرق والغرب.

الشرقى لنهر النيل.

على مدى العصور.

لعلنا نعظم شعراء كبارا يمتلكون الأنفة والكبرياء رفضوا التكسب ومدح السلاطين، ومنهم ابن زريق البغدادي، الذى ضاقت به الحال فهاجر إلى الأندلس، فهاله نفاق شعراء عصره في بلاط الحكام، وأبي أن يتّخذ من شعره مهنة للمديح والنفاق، فجاع ومرض وتوفى، وترك لنا قصيدته التي وصفت بأنها يتيمة ابن زريق، التي كتبها لى زوجته وحبيبته في بغداد، وعندما توفي وجدوها

لا تعذليه فإنّ العذل يولعه.

بالكرخ من فلك الأزرار مطلعه

اختفت ظاهرة التكسب في زمن الدولة العثمانية، فلم يعد

وإن لم يخلُ الأمر من بعض الاستثناءات، فالجواهري

الدول العربية، وليس المبنى الذي يقع على الشاطئ

السلاطين والحكّام من أجل المال والهبات والأعطيات، ومنهم المتنبى الذي كال المديح لسيف الدولة، وفي الوقت نفسه مدح كافور الإخشيدي، ثم هجاه عندما لم يجد عنده الجاه والمال.

ومثله فعل كثيرون، فقد كان بعض الشعر مهنة للتكسب في بلاط السلاطين، وقديمًا قالوا في ذلك: أدركته مهنة الأدب، ومع ذلك ظل المتنبى في تراثنًا أهم شعراء العربية

تحت وسادته، ومطلعها:

أستودع الله في بغداد لي قمرًا

هناك مكان للشعر العربي في البلاط العثماني. أما في العصر الحديث فلم يعد المديح مصدرًا للتكسب،

مدح بعض الملوك والحكام، والشاعر عبد الواحد عبد الرزاق مدح الرئيس العراقي، وظل يمدحه حتى بعد رحيله، وكان ممن فاز وإ بجائزة صدام حسين للآداب عام

في المأضى كان يتكسب كبار الشعراء بشعرهم ويمدحون

في العصر الحديث لم يعد الأدب مهنة يُقتات منها. فيتعين على الكاتب أن يشغل وظيفة ويتخذ الكتابة هواية، على الرغم من أنه في حقيقة الأمر يتقن الكتابة كحرفة، وقد يشتهر وتروج أعماله، لكنه لن

يستطيع أن يكتب في خانة المهنة بجواز كاتب أو شاعر أو روائي.. إلخ.

دور النشر شديدة البخل على الكاتب، ولولا شعلة الجنون الفنى لما سرد قاص أو روائى، ولما نظم

من هنا تأتى الجوائز بقيمتها المادية والمعنوية إنصافًا وحافزًا لتعظيم شأن الكتابة، ووضع الإبداع

تجربة الجوائز العربية التي تتزايد جديدة نوعًا ما

العيب في المغنّى وليس الأغنية.

في حين قبلهما العديد من الأسماء المعروفة.

تتنافس فيما بينها. تصيب أحيانًا، وتخطئ أخرى، ومن خلال متابعاتي فإنّ معظم الأخطاء تنجم عن سوء اختيار لجان التحكيم من نقاد هواة، أو ليسوا في المستوى المطلوب، أو منحازين وغير حياديين. ولا يرجع العيب هذا إلى الجائزة ذاتها، بل إلى مجالس

يستطيع التفرغ وكسب ما يسد حاجته.

وأعتقد أن المبدع في كثير من دولنا العربية لا

وغالبية من الكتاب يكدحون كعمال المناجم، وأغلب

من دول العالم، ولا يندرج منح الجوائز ذات القيمة المادية للمبدع شكلًا من أشكال التكسب، بل أحد

أمنائها ولجان تحكيمها...

في المقام العالى الذي يستحق.

حقوق إبداعه الذي يشكّل إضافة نوعية.

1987م. وعلى ذكر هذه الجائزة فإنّ محمود درويش قد رفضها هي وجائزة القذافي عندما عرضتا عليه،

وتظل الجوائز نظامًا معمولًا به في الغالبية العظمي

و قاعة «كريستى».

رقم5 N.0.5 بمبلغ ۱٤٠ مليون دولار.

إلى مستثمر صينى ب١٧٠ مليون دولار. هكذا لم تعد الفنون الآن مجالًا يهدف إلى الترفيه أو التسلية فقط، أو وسيلة لتزجية وقت الفراغ أو للتأمل الخالى من الهموم، بل أصبحت أحد المحركات الأساسية

نقاد هو اه وأدب سطحي (جوائز الأدب العربي شر لابد منة) يحيى يخلف

«فلسطين»

بُثَارِ جِدل في أوساطنا الثقافية حول الجوائز التي تمنح المبدعين، خصوصًا تلك التي تمنح للرواية العربية. جدل لا مثيل له في الأوساط الثقافية في هذا العالم، فقد سبقنا العالم إلى تكريم المبدعين ومنح الجوائز منذ أكثر من قرن، إذا اعتبرنا جائزة نوبل- التي مُنحت لأول مرة عام 1901م- أول جائزة عالمية تستحق أن يؤرخ بها تاريخ الجوائز، على الرغم من شبهات رافقت مسيرتها. بدأت فكرة منح جوانز مستقلة أو شبه مستقلة لها مجلس أمناء متاحة لكل عربي في مجال الإبداع منذ

عهد قريب، لعل أولها جائزة سلطان العويس المستقلة ستقلالًا تامًا، منذ عام 1987م، وتلتها جوائز أخرى، منها فيما أعلم جائزة الشيخ زايد، التي يديرها مجلس



# الجائزة الأدبية. رفضها جائزة أكبر. لونیس بن علی «الجرائر»

لزمنا إعلان الأكاديمية السويدية عن قرار تعليق جائزة «نويل» للدورة المقبلة، بالتوقف عند الدلالات المباشرة لهذا القرار، فالسبب حسب المتابعين متعلق بالفساد الدي تغوّل داخل الأكاديمية، ما من شأنه أن يؤثّر في

وهذا دفعني شخصيًا إلى التساول عن المعايير التي اعتمدت عليها الأكاديمية عبر تاريخها لتتويج الأعمال الأدبية السابقة، فاستعنت بمقال كتبه كيال أسمبارك، الذي ترأس لجنة «نوبل» منذ ١٩٨٨م، الذي أبرز بعض المعايير التي سنتها الجائزة منذ بدايتها.

فقد ورد في وصية ألفريد نوبل- بخصوص الجائزة التي تمنح في المجال الأدبي- الجملة التالية، التي كانت مُبهَّمة، فَكتب بأنَّ الجائزة تمنح لرأكثر الأعمال تميِّزا

الجوائز الأدبية. النجوم

والغنيمة والمؤسسة

شكري المبخوت

«تو نس»

أعجب من علاقة أدباء العربية، اليوم، ونقادها

بالجوائز الأدبية، فما أن تصرح هذه الجائزة أو تلك

بنتائجها حتى يبدأ حفل الطعن والنهش وأكل لحم الفائز،

ويعود الشقاق حول جدارته بالفوز وأهلية اللجنة

ومصداقية الجانزة نفسها ونوايا القائمين عليها، وغير

ذلك مما يُشيع، في أحسن الأحوال، ظلالًا من الشك

وسرعان ما يصبح العمل الفائز فرصة لاطلاق حبل الكلام

على غارب الانتقاد من دون ضوابط معرفية أو مرجعية

نقدية أو خبرة فنية بالنصوص، هذا إذا قرئ العمل، لأن

الكثير مما يكتب ويقال لا ينم عن تعامل جدى مع الأعمال

بتوجّه مثالى). فالمعيار الأساس الذي تصوره نوبل هو تتويج الْأعمال الأدبية استنادًا إلى قيمتين: التميّز

وفي ضوء هذه الوصية، سنت الأكاديمية السويدية ما يُمكُّن اعتباره القانون الأساسي للأدب، الذي يقوم على قيمة (الجميلة)، والتركيز على الكتابات الأخرى التي تتمتع بُ (قيمة أدبية بفضل شكلها وأسلوبها). مراحل ﴿نوبل››

وبالرجوع الِّي الوصية، فإن معيار (القيمة المثالية) ميّز المرحلة الأولى للجائزة الممتدة ما بين ٩٠١ أ و١٩١٢م، وفيها حاول المشرفون عليها تفسير دلالة المفهوم، وربطه باحترام قيم الكنيسة والدولة والعائلة. ثُمّ جاءتُ مُرْحلة الحربُ العالمية الأولى، التّي أثَّرت على تُصور الجائزة للأدب، فوضعت معيار السياسة الأدبية المحايدة لاختيار العمل الأدبي المتوج، فاستبعدت الدول الكبرى المتناحرة، وأتيحت الفرصة للدويلات الصغيرة التي كانت على هامش الصراع الكوني.

وفي فترة ثالثة اتجهت «نوبل» نُحو التركيز على (الأسلوب الراقي)، ثم كان عليها في مرحلة أخرى التركيز على الآداب التي منحت أعظم الَّفوائد للإنسانية، مثل خدمة السلام العالمي، والدعوة إلى نبذ الصراعات التي تُفضى إلى ارتكاب الجرائم في حق الإنسان، فمعيار الأسلوب الراقي إذا تعارض مع القيم الإنسانية العالية، قد لا يكون كافيًا، على غرار تجربة الشاعر الأمريكي إزرا باوند، فقد أعجبت به الأكاديمية لـــ،أهميته الرياديةً..، ثم صرفت النظر عنه، لثنائه على شبكة الراديو الإيطالية زمن الحرب، بسبب الإبادة الجماعية ليهود أوروبا الشرقية. (محاضرات الحائزين على جائزة نوبل للأدب ٠٠٠٠ أ ٢٠١٠م)، ترجمة: عبد الودود العمراني، (ص

في مرحلة أخرى، انتبه النقاد إلى أنّ الجائزة اتسمت بطَّابِعها الأوروبي، ما وضعها أمام شبهات ذات طابع

مركزي وسياسي. فما علاقة الجائزة الأدبية بالسياسة؟ هنا ينبهنا «كيال» إلى ضرورة التفريق بين التأثيرات والنوايا- السياسية- فَالأولى حتمية وغير متوقعة، أما الثانية فمحظورة. هل كانت نوبل بريئة تمامًا من تلك النوايا؟ لقد واجهت اللجنة هذه المعضلة مع الرواني الروسى سولجنيتسين، حيث برزت مخاوف أنَّ تثير الجائزة أزمات سياسية، بحكم أنه كان من أكبر المعارضين في روسيا، وقد تعرض للسجن، حيث كتب عن تجربة الغُولاغ الرهيب. وهو ما حدث مع الروائية البلاروسية سفيتلانا أليكسييفيتش (٢٠١٥) صاحبة الروايات التوثيقية لفظائع الحروب، إذ بلغ بالوسط النقدى إلى التشكيك في خلفيات اختيار هذه الروانية المغمورة، التي جاءت في ظروف سياسية خاصة جدًا. ما يمكن ملاحظته إذن، أنَّه ليس هناك معيار ثابت يحدد مواصفات العمل الأدبي الذي يستحق التتويج، فكل مرحلة تفرض معيارها فَي الحكم، وأكيد أنّ صيآعة هذا الأخير هو عملية مركبة تتداخل فيها معطيات تتجاوز دائرة الأدب، منها العوامل السياسية، والعوامل القومية، والعوامل التجارية، فضلًا على العامل الفني والجمالي. إنَّ أهمية الجائزة أنها تفرض مفهومًا للَّقيمة الأدبية، يتدخل العامل التجاري بشكل لافت في تحديد قيمة العمل الأدبى، بتأثير من التَّقافة الجماهيريَّة، فهي تساهم في رفع أسهم الكاتب المُتوج، وسط القراء، وفي مبيعات

وتساهم في إعادة صياغة التلقى في مرحلة ما. واليوم كتبه، ما يؤدي إلى توجيه الذائقة الأدبية الجماهيرية. أي أنّه في الوقت الذي تراعى فيه الجائزة الذوق العام، فهي أيضًا تساهم في تعزيزه وتجذيره أكثر وانتشاره. حالات رفضت الجائزة الأدبية صحيح أنّ الجائزة الأدبية

تختار ما يُمكن تصور أنه الأفضل والأكثر قيمة وتجديدًا، لكن ذلك يبقى نسبيًا، لأن تتويج عمل ما لا يلغى جودة أعمال أدبية أخرى لم ترشَّح أو لم تنل أيًا من الجوائز. فهناك أدباء يخرجون عن التصنيفات التي تضعها لجنة

لدى المتابعين للفن الروائي، الذين تقترح عليهم خلالها

لجان التحكيم عددًا من الأعمال الأدبية تتيحها فعليًا لتقييم

وقد كثفت هذه الجائزة الاهتمام بالرواية، نشرًا ومتابعة

نقدية ومطالعة، وشجعت الناشرين على إصدار

الروايات، وإن كان، للأسف، على حساب أجناس أخرى

مهمة كالشعر والقصة القصيرة والمسرح. فمن منظور

الواقع المنتظر للجوائز، أصبح اسم الفائز وكتابه أمرين

ولا يعنى هذا الملمح الإيجابي للجوائز أن آليات اشتغال

لجان تجكيم الأعمال المرشحة سليمة دائمًا. فكم من عمل

جيد "ظُلم" بعض الظلم، أو لم ينتبه إلى قيمته الجمالية

والفكرية، بسبب اختيارات أعضاء اللجنة، أو رئيسها

لكننًا نجد كذلك الحالات المناقضة التي لا تحفل بالكاتب

وشهرته، فتسند الجائزة إلى عمل بكر لم تعرف لصاحبه

كتابات في السرد من قبل. بيد أن حالات الانحياز وحالات

أحياتًا، أو الانحياز نوعًا ما إلى هذا الكاتب أو ذاك.

القراء وإبداء الرأى فيها.

الجائزة، لأن نصوصهم تشكّل طفرة ابداعية ذات تأثير تدميري على المعيار الأدبي السائد. وهذا نطرح سؤالًا آخر: هل تكرّس الجائزة تُبات القانون الأدبي، أم تدعو إلى انتهاكه من خلال التركيز على الأعمال ذات الطاقة منذ سنوات منحت الحونكور الفرنسية جائزتها السنوية لروائي شاب يدعي «جوزيف أندراس»، عن روايته الأولى (إخواننا الجرحي)، الشاب رفض تسلّم الجانزة، بسبب قُناعاته السياسية والأدبية، في أنّ الأدب، في





الجائزة العالمية للرواية العربية INTERNATIONAL PRIZE FOR ARABIC FICTION

تحرّر الشعوب من نير الاستعمار الأوروبي. من الروايات، بحسب ضوابط معلومة. فالتنافس الفعلي هو بين الناشرين للقيام بدورهم في نشر الأدب الروائي

والاشتغال الجاد عليه، تحريرًا وتدقيقًا لغويًا لتطويرً وبصرف النظر عن مدى التزام الناشرين- حين يرشحون هذه الرواية أو تلك بهذه المقتضيات، فإن ما نحتاج إلى التثبت منه هو الحالة الجديدة التي أوجدتُها جائزة البوكر مثلًا باعتبارهًا- في تقديرنا- نموَّذجًا ناجحًا عن وظيفة الجائزة الأدبية. فقيمتها الحقيقية، في ظننا، لا تكمن في أسماء من فازوا بها أو أعمالهم، فحسّب، بل تكمن أساسًّ في أنها وُفقت في انتقاء مجموعة من الروايات تصطفيها للقراء عبر مرحلتي القائمتين الطويلة والقصيرة، ثم مرحلة الإعلان عن الفائز النهائي. ما خلق حالة انتظار

الجوائز ضرورية لاشتغال مؤسسة الأدب.

النزاهة والتجرد تثير كلها ردود فعل في مجال ما زال يحكمه الذوق المطلق مدحًا وذمًا. وما نحتاج إلى الانتباه إليه أن المشكلة في مثل هذه

لتدمير بنة للتقالبد الأدبية؟

العربي الجديد).

عُن العالم أكثر من الذين يحكمونه).

جوهره، يتعارض مع معاني الجوائز والمسابقات. .

(المصدر: مجلة نفحة: سعيد خطيبي: المنسيون يتكلّمون

الأمر نفسه حدث مع الروائي المصري صنع الله إبراهيم،

الذي رفض ـ من قبل ـ تسلم جائزة حسّني مبّارك للرواية.

فقد عُقدت الحاسة الختامية للدورة الثانية من جائزة

«ملتقى القاهرة للإبداع الروائي العربي»، في أكتوبر

٢٠٠٣م، في حضور كل من وزير الثّقافة المصري-

أنذاك فاروق حسني ود. جابر عصفور الأمين العام

للمجلس الأعلى للثقافة، واستقرت لجنة التحكيم على

عطاء جائزة هذه الدورة للرواني المصري صنع الله

براهيم، الذي رفض تسلّمها (المصدر: وانل سعيد: صنع

لله إبراهيم: يرفض جائزة مبارك ويتوج بجائزة الشعب،

ويمكنَّ أن نستُخلص من خلال التجربتين، أنَّ الجائزة- لا

سيما تلك التي تدعمها مؤسسات الدولة- تساهم في تعزيز

القانون الأدبي وفق ما يوافق روح الدولة ومؤسساتها،

كما أنها تندرج ضمن سياسات السلطة لاحتواء الأصوات

الابداعية. وأمام هذا الأغراء الذي قد تمارسه الجائزة،

فقد تدفع بالأديب إلى اتخاذ قرار رفض تسلّمها احترامًا

لأفكاره، لأن قبولها قد يفسر كنوع من الخيانة لمبادئه،

على النحو الذي عبر عنه جان بول سارتر، حيث رفض

تسلّم جائزة نوبل (١٩٦٤م)، بسبب التزامه بقضايا

الحالات لا تعود إلى الجائزة في حد ذاتها، بل إلى لجان التحكيم. فهذه اللجان- إذا سلمنا بتنوع مشارب المشاركين فيها وعدم انسجامهم فيما بينهم، وهو أمر ليس سلبيًا في حد ذاته تشتغل في نطاق ضيق لا يمسح كل الروايات العربية بل يشمل الروايات المرشحة فقط، ما يجعل حكمها نسبيًا بالضرورة، فلا حمل الفائز أمارات التفوق والجودة مطلقًا، كما لا حمل غير الفائز أمارات الآخلال والضعف مطلقًا.

فنحن ننسى أن الإجماع في الأدب مما يطلب فلا يُدرك. والأدباء الحاصلون على جائزة نوبل في الأداب، والأغلبية المطلقة منهم من الذين أضافوا إلى الأدب الإنساني، وما يدور من لغط حولهم أحيانًا كثيرة، مثال

ورأينا أننا نحتاج إلى الخروج من النظر إلى الأفراد



يفصِّلُ أغلب المتقدمين إلى الجوائز كتاباتهم على مقاس لإصدار أعمالهم قبل انتهاء تاريخ الترشح، وهذا فيه قتل واغتيال للإبداع، لما يتطلبه العمل من حرية وتفكير وبحث، ووقت أيضًا.

صارت الكتابة اليوم تحت الإكراه، أو الطلب، وكل كتابة تسير في هذا المجرى، حتمًا هي كتابة دون معنى، وهي، بالتالي، تفقد شرطها الجمالي الإبداعي، وهذا هو دور المؤسسات عندنا، فهي تعمل على تشويه الإبداع، وتنميطه، وفق رؤيتها لا رؤية الكاتب، وما يسعى إليه

من خرق واختراق. غياب الديمقراطية، والاستقلالية في الرأى والقرار، وغياب الموضوعية والتجرد، يفقد الجوائز في العالم العربي المصداقية، حتى لو كانت مستحقة، فنحن ننظر إليها بنوع من التحفظ والارتياب، عطفًا على ما يجرى في عموم الجوائز من تزوير وتحوير، بمنحها لكتاب لم يعودوا موجودين إبداعيًا، رغم أنهم ما زالوا يكتبون، لأن ما يكتبونه، انتهت مدة صلاحيته، مثل سلع السوير

الصحفي والثقافي والأكاديمي. ومن ينمس عدم صوغ هذه المواقف المختلفة في تقييم الأعمال الفائزة في سجال نقدي مخصب، يكشفُّ في رصانة وتروية للنظر عن أوجه الإبداع أو القصور والإخلال في هذا العمل أو ذاك على أنه رأى أو حكم نقدى نسبى. إنها معارك ظرفية سرعان ما تنسى ويخرج منها القارئ والناقد وصاحب العمل، خالي الوفاض، حتى لكان المقصود "تدمير" العمل الفائز والغاء قرار لجنه التحكيم، عبر محكمين آخرين يملكون فقط صفة الصحفي

والأرجح أننا أمام إحدى صور تراجع الثقافة العربية والنقد الأدبي، وهي تتحول إلى أفكار تلقى على عواهنها، تصبح فيها الآراء ضجيجًا إعلاميًا ضمن ثقافة مشهدية استهلاكية فقدت بوصلة المعانى فيها وحولت كل شيء إلى سلعة سريعة الاستهلاك ضمن "ثقافة الفاست فود" بيد أن المسألة تتصل بأحد الوجوره المطلوبة للتعامل مع الجوائز الأدبية. فالنظرة السائدة أنها في أبرز نماذجها تمثل ضربًا من الاعتراف الأدبي، قد يخلق في سماء الأدب النجومًا" ورموزًا قد تنشَّئ مرجعيات للكتابة. وهذه النظرة- على وجاهتها- محدودة لأنها لا ترى إلا مكونًا واحدًا من منظومة أشمل وأكبر، وليس أدل على ذلك من أن الجائزة العالمية للرواية العربية المعروفة إعلاميًا ب"البوكر" لم تُجعل للروانيين، بل أنشئت أساسًا للناشرين، الذين يحق لهم وحدهم ترشيح إصداراتهم

الفائزة. فنحن دائمًا بين حكمى القيمة الأسهل: نعْمَ المدح المطلق وينس الذم المطلق، بلا وسط أو تحليل واقتاع. ولا يجدى رد أسباب هذه الهجومات المتكررة إلى أسباب نفسية نتيجة التنافس بين المتأدبين، كما لا تنفع في التفسير حالة التسبب الشائعة في مجال النقد الأدبي

وغنيمتهم (قيمة الجائزة المالية) إلى رؤية ترتكز على الوظيفة الحقيقية للجوائز. فالجائزة الأدبية شأنها شأن تدريس الأدب والنقد الصحفى أو الأكاديمي والنوادي الأدبية والإعلان والإشهار عن الأدب والرقابة مؤسسات اجتماعية حاضنة للأدب، لا يتواصل وجوده إلا بها ولا يرتقى إنتاجها إلا بتقويتها وما دمناً لا نتخذ هذا المظهر الاجتماعي الأدبي خلفية ننطلق منها في بناء تصوراتنا وأحكامنا ومواقفنا من الأدب وجوانزه، فسيعود اللغط بمناسبة الإعلان عن الفائز بهذه الجائزة أو تلك. فليس الأدب الجيد هو الحاصل على الجوائز- مهما كانت قيمتها- لكن





## الجوائز. موضوعية أم حسب الطلب؟! صلاح بو سریف «المغرب»

الجوائز نوع من التكريم والاعتراف. في كل جغرافيات الكون، وتوجد جوائز في مختلف التعبيرات الفنية والجمالية، وبينها الكتابة الإبداعية، طبعًا.

ولا تعد هذه الجوائز هبات، أو ربعًا، أو منحًا وهدايا، تُعطى على المقاس، بل تُمنح للأعمال التي يمكن أن تكون ذات قيمة مضافة، أو جرأة واختراق، أو حافزًا للإبداع، وليس بها تكرار واستعادة، أو هي نمط، وليست

لذلك، ففي الغرب، خاصة، يصعب أن نطعن في هذه الجوائز، لأنها مضبوطة بقوانين ومعايير صارمة، وجهاز تتبع ومراقبة وتدقيق، ما يجعل نزوات الأفراد تقل، أو تنعدم. فتظهر روح الديمقراطية والتنافسية، التي هي انعكاس لتقافة وتربية، وليست ادعاء.

أما عندنا، في العالم العربي، فهي، في أغلبها، ملك لمن تصدر عنه، أو يمولها، الذين لا يحتكمون إلى الإبداع، ولا يعنيهم النص، بل ما يرغبون في تكريسه من كتابات أو من كتاب، وخير مثال لذلك جوائز الخليج، وعلى رأسها "البوكر"، التي ساهم كتاب ونقاد معروفون في سقوطها في فخ السلطة والمال

ينتهى أغلب الأعمال الفائزة في العالم العربي، بانتهاء الجائزة، ولا تستطيع أن تخلق أفقًا جديدًا ومغايرًا للكتابة، بل تجد كتابها بدورهم، فيما يصدرونه من أعمال الحقة، أقل قيمة حتى من أعمالهم السابقة، فصدمة الجائزة، تجعله يصاب بدوار الكتابة، ويفقد القدرة على الإبداع خارج هذا الشرط واكراه الجائزة.

الجائزة. وبات كتاب الرواية الآن يصارعون الزمن،



# هل حلت الجوائز الأدبية محل النقد؟ هشام مشبال

«المغرب»

ن الاعتقاد الراسخ لدى القراء، أن العمل الأدبى الذي يحصد جائزة، هو الأجدر بالقراءة والمتابعة النقدية أيضا. توجِّه الجائزةُ القارىء إلى العمل مثلما يوّجه النقد الصحفى أو الأكاديمي أحيانا إلى مقاربته ومحاولة تفسيره وتلمس جماليته. لكن، ماذا عن النصوص الأخرى؟ النصوص التي تقبع فى الهامش، تلك التى لم تشارك فى المسابقات ولَّم تحصد الجوائز ولَّم تَدخُلُ القوائمُ الطويلة أو

سطوة النقد على الإبداع

ماهر شریف

«مصر»

« لا تتم العملية الابداعية الا بثلاثة أضلع، كاتب، قارئ

ناقد»، هكذا قالوا قديمًا، وبتطور الزمن وظهور عشرات،

بل منات النظريات النقدية، تحطم ذلك المثلث الافتراضي

القديم، وأصبح النقد عملية إبداعية في حد ذاتها، صارت

تتقدم العملية الإبداعية وتقودها إلى مدارسها وفصولها

وأساتذتها، وتحوّلها إلى طالب ملتزم يخشى صرامة

سبطرت سطوة الاتجاهات النقدية على العملية الايداعية

ووجهتها، فحاول المبدعون الفكاك من هذا الأسر

باختراع مقولة: «الكاتب ناقد ذاته».. لكن النقد والابداع

متلازمان لا يفترقان.. يحيا كل منهما بوجود الآخر،

ولأننا في مصر نعشق «كسر» القواعد، والسير على

الطرق بلا رشد، والارتجالية و>الفهلوة، وغير ذلك

القصيرة، هل يُحكم عليها بالنسيان؟ قبل سنوات، كان المعيار الحقيقي في تلقى الأعمال الأدبية وذيوعها هو النقد. يكتب الناقد المتمرس مقالا حول عمل معين فيتهافت عليه جمهور القراء متحفزين للقراءة والمتعة. وكان النقد في أغلب الأحيان لا يخضع للمجاملات أو مبدأ العلاقات أو الاستجابة للطلب. عرفت الساحة الثقافية نقادا كثيرين يتصفون بالنزاهة النقدية والعلمية. يحرصون على الموضوعية على نحو ما، يحرصون على الإبداع النقدى؛ وكان الهاجس الذي يؤرقهم هو إنتاج كتابة نقدية موازية للعمل سواء كان إبداعا أم نقدا.

اختفى أو يكاد يختفى النقد الموضوعي الذي يتابع الأعمال ويواكب الإنتاج الجديد، وحلَّ محلَّه نقدٌ مجامل يزكِّي نصا ويهمش نصا آخر، لنقل إنه نقد يُكتب «تحت الطلب» ووفق غايات مختلفة لا تضع في الحسبان القيمة الجمالية للنصوص. لم يعد الناقد حريصا على تفكيك العمل وتفسيره وتقريبه إلى القارىء بقدر ما أصبح حريصا على صناعة ﴿شُلَّة ﴾ تزكّيه وتحميه من التهميش. ولم تعد قيمة النص الثقافية وغيرها من المعايير غير الأدبية، هي التي تستدعى الناقد وتشكل منطلقه في الكتابة النقدية.

هي التي تثير مشاعر الناقد وتحفزه على الكتابة، بل أصبح الكاتب وصورته وموقعه في الساحة يضطر الناقد في سياق هذا التحول إلى كتابة نقد غير إنساني، جامد وغير مهموم بالقيمة الجمالية، وغير قادر على الحكم على العمل بموضوعية. نقد من الترخصات الهزلية التي- بإصرارنا على تحدى

العلم والحقيقة والجدية في مقابل الخرافة و>الإقصاء والهزلية- نجعلها حقائق فقد جعلنا النقد «يسير» في ركاب الإبداع- أو بالأصح في ركاب «المبدع»- فكلما ازدادت قدرة «المبدع/ الكاتب» على اختراق حجب التعتيم، وصولًا إلى الظهور ثم السطوع، بقدرات لا يحددها إبداعه، بل «مواهب» أخرى لا تمت للإبداع بصلة، أصبح قادرًا على «اختراع» نقاده، و»تكوين شلته الخاصة، التي تدور من خلالها العملية النقدية ك الغد الأفراح الأفراح في الغد المنتى المنتى في الغد سأجاملك، وبقدر ما ستعطيني سأعطيك!

وانعزل النقاد - ممارسو المهنة بحكم «الظرف» الدراسي أو التاريخي أو «القدري»- بعيدًا عن «الإبداع» الذي لا يرون منه إلا بقدر ما يصلهم من التذلل والتلطف والاستجداء، رغما عن مهمته الأساسية\_ «البحث» عن الإبداع ليجعله زادًا له في تنمية نظرياته وآرائه النقدية-وهي عملية تقتضي في حقيقتها الاطلاع على كل- أو أغلب الإصدارات، الغث منها وأحيانًا يكون هو الأهم والسمين، وتنقيحه وفرزه.

ولم يعد من الممكن أن نطلق على ما يتم في مصر- الآن-«حركة أو حراك أدبى»، لأن «المتاح» بمثابة سوق عشوائية يعرض فيها منتجات تغذت على «مكتسبات صناعية» غريبة، فصارت وحوشًا تأكل ما حولها، ثم تنهار لتسلم نفسها لأخرى أكثر بشاعة لا تتورع عن التهام ما سبقها.. فلم يستطع النقد الذي أصبح تابعًا لذلك - الفكاك من أسرها، وعليه أن يواصل تغذيتها حسب ما تراه «هي» ملائمًا، حتى يسلم منها.

وهذا الجو البشع- الذي يشبه حديقة «الديناصورات

لا علاقة له بعوالم النص وأسراره، يجمِّله بالقوة،

ويوهم الجمهور بمزيته، يربطه بالواقع والتاريخ

والنصوص وفق «كليشيهات» مكرورة تنطبق

على أى نص. هكذا ولد نقادٌ يحفظون ولا يبدعون،

يكرِّرون ولا يجدِّدون، يملؤون المجلات والجرائد

لقد بدأ القارىء يفقد الثقة في الناقد ولم يعد يأبه

لرأيه وتوجيهه. ولم تعد سلطة النقد هي المحفز

على القراءة وتتبع الأعمال. وفي سياق هذه

الهوة ظهرت الجوائز الأدبية بحمولتها المادية

والدِّعائية. وجعلت الكتاب يتهافتون ويتسابقون

لإحراز «اللقب» مؤمنين أن ذلك وحده سيضمن

لهم الإنتشار وكسب دائرة أوسع من القراء. لقد

حلَّت الجوائز محل النقد، وشكلت بديلا له في سياق

تراجع النقد وتغيُّر وظيفته من المصارحة والكشف

إلى المجاملة والثناء كما ضمنت للكاتب طبعات

مختلفة لنصه وترجمات متعددة ولقاءات وأسفارا

في أنحاء من العالم. تراهن كل هذه الحوافز النفعية

في ظاهرها على جعل الكاتب يحظى بقيمته التي

يستحقها، وأن يخرج من الهامش إلى المركز. وفي

سياق هذا البعد الاحتفالي بالكتَّاب ونصوصهم،

بيد أن هذا الاحتفاء بالنصوص والكتاب وتحفيزهم،

يقوم من جهة ثانية على مغالطات أخرى كثيرة قد

تُفقد الجوائز معناها الرمزى التشجيعي لتحوّلها

إلى أداة تسبهم في قتل الأدب والأدباء على السواء.

لنقل إن الجوائز عوض أن تكون وسيلة، أصبحت

شكّلت الجائزة ضرورة ثقافية وتشجيعية هامة.

بالأفكار ذاتها فتتشابه النصوص.

وللإنصاف أسهم اختفاء الجو الصحى الأدبى في مصر في اختفاء الحركة النقدية الجادة، التي تتلخص الآن في عشرات أو أقل من النقاد الكبار الذين يعيشون على اجترار الماضى، ويبتعدون تمامًا عن تناول أى تطور يحدث وسط هذا الركام البشع، ومجموعة أخرى من النقاد «الأصحاب» أو الأصدقاء الذين هم في الأصل

الثانى: تقلص المطبوعات الأدبية المتخصصة، فنقصت المساحات المخصصة للنقد والنقاد، فهو «سلعة» تحتاج إلى «سوق»، هي الصفحات الأدبية المتخصصة، وقد انحصر أملنا الآن في وجود صفحة نقدية ثابتة تتولى نشر الإبداعات النقدية، أو تقدم عرضًا بسيطًا لما يتم نشره- وهو في إجماله قليل- (وليس جريدة أو مجلة متخصصة في النقد، إذ صارت تلك المطبوعات تعد على أصابع اليد الواحدة) لينشط من الحراك الأدبي، ويدفع

ومعاييرها. يصنعون حبكات تتماهى مع السياقين السياسي والثقافي العام للمجتمعات. يراعون موضوعات يتطلبها سوق القراءة والتلقى. وأحيانا يسرعون في إنجاز نصوص لتقديمها إلى الجائزة. ومن المفار قات، أن تجد الكاتب الفائز هذه السنة لا يترشح عمله الجديد إلى القائمة الطويلة في السنة الموالية حتى لو اتصف العمل بالجدة والتميُّز. بل من الكتاب من يحتال؛ كأن يغير اسم روايته القديمة ويعيد طبعها باعتبارها نصاحديث الكتابة. أو يسرق نصا وينسبه لنفسه بجرأة تفوق التوقعات. الأمر نفسه ينطبق على الدراسات النقدية أو الفلسفية أو الاجتماعية أو الترجمات. لقد كشفت الجوائز عن تهافت شدید و هوس غیر طبیعی لدی الکتاب. ولم يعد معيار القيمة هو المتحكم في المشاركة، بل لا يتعدى الأمر أن يكون ضربة حظ أحيانا. كل من كتب رواية أو كتابا نقديا أو جمع مقالات مشتتة في كتاب، سارع إلى المشاركة به على الرغم من

غاية. ويدأ الكتاب يكتبون وفق مقاييس الجوائز

الجائزة «ضربة حظ» لا علاقة لها بالتقييم الجمالي الموضوعي. هل يعكس حجم المشاركات في الجوائز القيمة «العلمية»/ الفنية والأدبية لها أو للنصوص المشاركة؟ يبلغ عدد المشاركات في بعض الجوائز، حسب الإحصائيات، سبعمائة رواية، وفي أخرى مئتى رواية، وفي بعضها ثلاثمائة دراسة نقدية.

إيمانه الشديد بأن منجزه لا يستحق، وبأنه يفتقد

القيمة العلمية والجمالية. إنه يشارك إيمانا منه بأن

والحكم عليها وتقديم استدلال على أحقيتها في الترشح أو الرفض؟ نصبح هنا أمام معضلة كبيرة متعلقة بعملية الإنتقاء. قد يكتفى المحكم بتصفح صفحات قليلة من العمل والحكم عليه انطلاقا من خبرته التاريخية في تذوق الأعمال. وقد يعتمد محكم آخر على باقى أعضاء اللجنة في القراءة والتقييم. ونصبح إزاء لجان مختلة؛ بعض أطرافها يتسمون بالجدية في حين يتصف آخرون بالتدليس.

تكشف الجوائز العربية عن اختلال حقيقى في عملية تذوق النصوص والحكم عليها. النص الذي يحصد جائزة يُقابَل بسلسلة من النقد أحياثا يصل إلى حد السخرية والتجريح. صحيح أن الجائزة تعبر عن ذائقة اللجنة أو بعض عناصرها بحكم عملية التصويت. لكن الاختلاف الجذرى حول نص فائز يعكس عمق الهوة التي تعصف بالذائقة العربية. فكل الثناء هنا يقابل بالتحقير هناك، ويغدو القارئ العربي في حالة من التشتت والحيرة سببهما غياب الاستدلال النقدي الذي يفسر ويعلل.

في سياق آخر، يُسمح لكل دار نشر أن تسهم بعدد محدود من الأعمال، ومن دون شك، تراهن كل دار على اسم معروف تكون حظوظه أكبر في الفوز. لكن ماذا عن الأسماء الجديدة؟ هل ستحظى بالمشاركة أم ستنتظر الأقدار والمصادفات كي تجود عليها ذات يوم. أليس هذا ما يفسر لنا تعمُّد بعض الكتاب الشباب وسعيهم أن يكتب ناقد مشهور عن روايتهم، وأن يحدثوا ضجة ولو من فراغ، لعلها تثير انتباه دور النشر ولجان التحكيم إلى نصوصهم؟.

إن هذا العبث، وهذا الهوس غير الطبيعي، هو الذي

يفسر لنا كيف أصبحنا نتحدث عن الجوائز عوض أن نتحدث عن النصوص وقيمها الجمالية. وهو الذي يفسر لنا كيف يصعد كاتب في لمحة خاطفة ثم يموت فجأة. وكيف يصير أسيرا للجوائز مخدّرا بتلك الشهرة المؤقتة والعوالم الزائفة التي تصنعها. وعوض أن يرسخ كل موهبته لكتابة نص جيد يتوافق وقناعاته الجمالية، يراهن على موضوعات الساعة موقنا أنها مزيةً ومعيارٌ للجان التحكيم في تلقيها للنصوص، فهي في نظره الكفيلة وحدها

بتحقيق مجد ثان وثالت. خلاصة القول؛ تصير الجوائز أكثر فاعلية في المجتمعات القارئة، مجتمعات تتابع كل النصوص وليست النصوص الفائزة فحسب. وحين تصبح الكتابة الحقيقية الجادة غاية في حد ذاتها وليست هدفا لغاية أخرى نفعية ومؤقتة. لا يمكن للجوائز أن تحلَّ محل النقد، لسبب بسيط؛ أن النقد عملية إنسانية رفيعة تقوم على الاستدلال والتفسير وتمنح الفرصة للقارئ في بناء المعنى المشترك بين النص ومتلقيه ودارسه إنها تملأ تلك الفراغات الكثيرة التي ينوع بها القارئ في أثناء تلقيه للعمل. يساعد النقد على الفهم ويغيّر قناعات راسخة ويبني أفكارا جديدة. إنه بذلك عملية حية متواصلة وفعًالة. بينما الجوائز تعبير عن ذائقة لجنة معينة، تكريمٌ للمبدع وتحفيزٌ مادى له. لكن المبدأ الراسخ عبر الزمن، أن النص يُكرَّم بخلوده في تاريخ القراءة وتفاعله مع النصوص الأخرى، وحين يحظى بأكبر قدر من الدراسات الحقيقية والموضوعية التي تكشف عمقه

> المستنسخة» التي نعيش فيها والتي تنتج البشاعة وتوارى الجمال والحقائق- ليس البيئة الصحية لنمو تيار نقدى حقيقى، وإذا كان النقد الحالى- بتدليسه ونفاقه قد أسهم في خلق ذلك الوضع، فإنه أيضًا عاني منه.

«مبدعون يقدمون السبت ليجدوا الأحد جاهزًا».

وفى اعتقادي هناك ثلاثة أسباب لما يمكن أن نسميه

الأول: انتهاء جيل الأساتذة بعدما خلق تيارًا من التلاميذ،

فكلما «راح» مبدع كبير من جيل الستينيات الغابر، ترك وراءه فراغًا لا يملؤه إلا الهراء والسخف والادعاء.

الذي لا يساهم أبدًا في تطور حركة الإبداع. وبالنسبة للإنتاج الأدبى فرغم تطور أدوات النشر ودخول الفضاء الإلكتروني كمجال مواز للطباعة الورقية،

المبدعين إلى المزيد من الإنتاج، بدلًا من إحباط التجاهل

والقدرة الرهيبة للتكنولوجيا الرقمية على الانتشار والتواصل، فإن الصفحات المتخصصة في «المتابعة الأدبية»- وليس «النقد الأدبي»- قاصرة ومنغلقة على «الشلة والمعارف»، بل تدخل في دائرة الصراع البشع «لتخترع نقادها» ثم تلتهمهم لانتاج غيرهم.

الثالث: الجفاف الأكاديمي النقدى.. فالكليات التي تعنى بتدريس مواد «النقد» وتخريج دفعات محترفة، تدهورت مع التعليم المصرى، لينعكس على واقع النقد، الذي جف أحد منابعه الرئيسية، فانكفأ الأكاديميون على معاهدهم وكلياتهم ولم يعودوا معنيين بشأن الحركة الأدبية، ويكفي الاطلاع على المواد التي تدرسها الجامعات في مجال النقد لمعرفة كم «تكلس» الرافد الأكاديمي، والتحسر على المستوى الذى انحدر إليه.

أصبح أغلب النقد يكتب على أيدى مبدعين، ويُنتج بمنطق «الشلة والواجب»، وحتى المتخصص منه يظهر بشكل عشوائي، وحسبما اتفق، فالناقد ينتظر أن يهديه المبدعون إصداراتهم، فينتقى منها ما يوافق هواه ليكتب عنه دراسة متعجلة ينشرها في أي جريدة يتعامل معها، فبات القارئ الجيد والمدرب على القراءة النقدية غير قادر أن يستخلص- من تلك الكتابات- مناهج نقدية يتفاعل مع النصوص على أساسها، ما أبعدنا تمامًا عن مدارس ونظريات النقد الحديث.

وفقدت العملية الإبداعية «ضلعًا» مهمًا من أضلاعها بسبب المجاملات الشخصية، فآلت إلى ما نراه حولنا من تشرذم وانهيار، وشهدنا سيطرة لموجات من «الموضات الكتابية»، فاليوم تصبح روايات «الرعب» النموذج الذي يكتبه أغلب شباب الجيل الجديد، ثم تصدر رواية تتحدث

صعود وهبوط، فإننا وبلا شك الآن في طور الانحدار، ولن نصل إلى القمة ثانية إلا بعودة النقد الجاد، وظهور نقاد مهتمين بأصالة وجدة ما يقومون به، فالنقد مواز للإبداع، يشده معه إلى الأمام «إن صلح»، ويتراجع معه إن فسد. ولست بصدد طرح علاج- لا أملكه- لتدهور نراه بأعيننا ونتعامى عنه، لكن وضعنا أيدينا على المشكلة هو الطريق للحل، والدعم والاهتمام بالجيل الصغير من نقادنا- ويعضهم واعد ومبشر - سيكون الخطوة الأولى لنهضة النقد من «كبوته»، وذلك بإفساح المجال لما يكتبونه كى ينتشر ويظهر، ورغم أننى ممن يكرهون النصيحة ويعتبرونها وسيلة للتوجيه والإرشاد وادعاء امتلاك الحقيقة، أعتقد أن «بداية» تكوين «اتجاه نقدى» حقيقى- بجانب الدراسات المتخصصة ـ هي الاطلاع على كل ما يصدر، وتنحية العاطفة والذائقة الشخصية جانبًا، لأن الناقد الحقيقي لا يحب النص ولا يكرهه، بل

يدرسه ويحلله.



عن حالة نفسية ومرض يصيب أبطالها، فتنتهى موضة الأمس وتبدأ صرعة جديدة، ووسط كل هذا الركام تتوه الأعمال الجادة القليلة، التي لا تلقى حظًا من المتابعة النقدية، إلا بقدر ما لكاتبها من علاقات ونفوذ. وإذا كانت الحركة النقدية في مصر تمر بمنحنيات

المعلم وقسوته.



# التاريخي والأنثربولوجي في رواية (محاسني والقبة) لمليكة رتنان عبد الله المتقى

«المغرب»

خفل الساحة السردية المغربية بنصوص روائية عكف بعض منها على الاختباء وراء قناع التاريخ، في حين اختار البعض الآخر تجسيد مراحل من التاريخ ، ومن النصوص الروائية التي ارتبطت جزئيا أو كليا بالتاريخ نذكر «وزير غرناطة» لعبد الهادى بوطالب، « الملكة خناثة « لآمنة اللوح، « و «الثائر المهزوم» لأحمد عبد السلام البوعياشي ، ثم رواية «المعركة الكبري» لمحمد أحمد اشماعو

وبما أن هذه التجارب ظلت في حدود سرد التاريخ لأنها < نصوص تندرج فی ما یمکن أن نصطلح علیه بـ *"سر*دیة التاريخ"، كونها تعتمد نسقا أسلوبيا كلاسيكيا حيث الحقيقة

قراءة في ديوان «ليس للموت اسم آخر»

عندما يحتُّنا الموت على الحياة!

عمرو الرديني

«مصر»

من عنوانه» عنوانه عنوانه عنوانه بيبان من عنوانه عنوانه من عنوانه

في كثير من الأحايين، لكن لا يمكن تطبيقه على الدواوين

الشَعرية، فكثيرًا ما يكون العنوان صادمًا أو مغايرًا للمألوف

والمعتاد، فتفاجأ بمحتوى هو ربما عكس الصورة الموجهة

لقد حدث هذا معي عندما أهداني صديقي الشاعر/ المُعلِّم «هاني قدري» ديوانه الثاني، الفائز في مسابقة النشر

الإقليمي لإقليم غُرب ووسط الدلتا الثقافي، فرع ثقافة

فَأَجَأْنَى العَنوان، كما صُدمت من الغلاف المُقبض للروح، ذي

لم أعرف وأنا أفتح الديوان لماذا انتابني ذلك الشعور

الْغامض بأنني أقوم بفتح دلك التابوت ذاته؟ لأتوقع بديهيًّا

أَنْ أَجِدَ قَصَائِدَ تَتَّسُمُ بِالسُّواد، أو مُرْتَيَّات وصُورًا جَنَائِرَيَّة،

الألوان غامقة، للوحة «تابوت» مُحكم الغَلق!

البحيرة، في العام ١٧٠١م.

التاريخية مقدسة وسابقة عن إرادة السارد « يرى الناقد المغربي عثماني ميلود. كان لا بد من انتظار صدور رواية «مجنون الحكم» لبنسالم

حميش « و» جارات أبي موسى» لأحمد توفيق» وزمن الشاوية « لشعيب حليفى ، و»الموريسكي» لحسن أوريد « ، « و» محاسنى والقبة « لمليكة رتنان « وغيرها ، كي نقرأ ما نعتبره تخييلا تاريخيا.

«محاسني والقبة « هي الرواية الثانية للمبدعة المغربية مليكة رتنان بعد روايتها «لبؤة حاحا»، صدرت ضمن منشورات شركة النشر والتوزيع « المدارس « في الدار البيضاء وبدعم من وزارة الثقافة، تقع في ٢٧٧ صفحة من الحجم المتوسط ، وتتوزعها خمس محطات مركزية تعتليها العناوين التالية : حومة الصفارين ، افتتان ورجولة ، الزواج بعروسين ، الزلزال ، الطاعون ، وإذا كانت روايتها الأولى تحكى عن المغرب بداية القرن ١٦ الميلادي، من سيبة وجفاف، ضغط ضريبي واستباحة دماء، ومن غارات البرتقيز وبطش الحيوان... فإن روايتها الثانية « محاسني والقبة « تحكي عن الاهتزازات والقلاقل العنيفة التي مست الجانب السياسي والاجتماعي والاقتصادي خلال القرن ١٧ الميلادي ، وكان الصراع حول ا العرش بين أبناء السلطان المولى إسماعيل بعد وفاته ، أحد أبرز الأسباب المؤدية لتلك الزلازل والاهتزازات، وإضطلاع عبيد البخاري بدور كبير في حبك المؤامرات لتولية سلطان ما أو عزله وحتى اغتياله إن اقتضى الأمر ذلك ، حيث تحولت هذه المؤسسة العسكرية إلى عصابات مسلحة ، بعد أن كأنت أداة لصيانة الملك وحماية الرعية وتعزيز سلطة الدولة ،

وبذلك ، يحصل التلاقى بين السرد التاريخي والفن الروائي والناتج عن كونهما يؤدّيان نفس الوظيفة الآجتماعية الثقافية نفسها وهي إشباع الرغبة الإنسانية في المعرفة ، وتكون الكاتبة قد جعلت مسيرتها الروائية مكرسة لخدمة التخييل التاريخي الذي مثل عمودها الفقرى ،فماذا كان؟ وكيف حدث؟ في خضم هذه الأحداث المتأججة ، تدور الأحداث الدرامية للرواية ، إنها قصة عائلتين فاسيتين ، عائلة السي امحمد

وربما كل ما يمت للعالم الآخر بصلة.. لأفاجأ بأننى قد فتحتُ

جاء إهداء ديوان الفصحى «عائلي جدًا»، لكنه يحوى إشارات

إهداء وقيق نراه مقسومًا لنصفين، الأول لأسرة الشاعر

الصغيرة، يعترف لنا بذنويه وخطاياه.. وكأنه يعاهدنا منذ البداية

على الصراحة والمكاشفة، والثاني يخاطب أسرته الكبيرة، مقرًّا

بالضَّعف والاحتياج، بأنَّ الشَّاعر رَّغم تعمقه في بحر الحياة فهو

نحن إذن أمام «شاعر/ إنسان» يُذنب، ويحتاج. وبكل ما تتخلله

الكلمتان من تفاصيل يُولَج بنا إلى عالمه الشعري الفصيح كبشر

وليس كملاك. لا يُكذّب ولا يُتجمّل. ليعترف لنا ويبُوح ذُونُ أَنْ يُقدّم أبدًا النصانح، فريما فعل ذلك في فصلهِ المدرسي لكن

يضمُّ الديوان ٢٨ قصيدة متفاوتة الطول، من شعر التفعيلة

والنشر. في ٩٦ صفحة من القطع المتوسط، ولعب أغلب

عناوين القصائد على نفس الخط العام للديوان، الذي يتخلله

فكرة الموت بشكل أو بآخر.. ولعل ذلك قد تجلَّى في صورة

مباشرة كعناوين: (فقدك يعلن موتى- من طقوس موتى- للموت

فضاءات أرحب مُقاطع تشتهي مُوتي..) إلى جانب القصيدة

فيماً حملتْ عناوين أخرى رائحة الموت، أوْ مُقدِّماته ومُتعلِّقاته

مثل قصائد: (تجاعيد يخطها الصبر- سأحفر لنفسى وطنًا..).

يبدأ «هاني قدري» مشواره بقصيدتين مكثفتين حملتا عنواني

«أما قبل- أما بعد».. وفيهما تساؤلان يطرحهما دون محاولًا

للإجابة عنهما، فهذا ليس دوره، كما أشرنا من قبل، وإنما هو

يفتح لنا نافذة من التفكير والتأويل، ويهيئنا لما سنقابله من

التي حمل العمل عنوانها «ليس للموت اسم آخر».

لا يستغني أبدًا عن العون خاصة من أقرب الناس إليه.

إلى / أميرة ورقية ومروان

إلى/ أبي وأمي وإخوتي

عصاي التي أتوكأ عليها

لیس هذا دوره هنا.

علامات استفهام وتعجب!

الجنَّة التي فتحت أبوابها أمامي

ولم تمنعني ذنوبي من الدخول

جسوس وعائلة التاجر السي لمفضل الجباص ، هذه العلاقة ستثمر مصاهرة بزواج هبة بنت امحمد جسوس وحمزة ابن السي لمفضل ، لكنه لم كن سي زواجا صوريا بسبب تعلق حمزة بنت ، تتوالى الأحداث داخل هذه القلاقل التاريخية ليصاب حمزة بالطاعون ، ومغامرة هبة تتقمص شخصيته ، حيث تنتهى المغامرة بالقبض عليها متلبسة بإفشاء الكهرمانة عائشة ، ثم احتماؤها بضريح بضريح المولى إدريس ، ثم زواجها أخيرا

بداءة، دعونا نتفق أن التاريخ كان على الدوام مصدر إلهام للكثير من النصوص الروائية فهى فرصة للهروب من الحاضر ، واستثمار التاريخ لتمرير مواقف واختيارات معينة ، ورواية» المحاسني والقبة « لا تحكي قصة معزولة عن مجتمعها ، بل ترويها غارقة في تحولاته التاريخية من خلال فترة حادة التقلبات والصراعات والمعارك بين أبناء المولى إسماعيل حول كرسى الحكم والتي دامت أكثر من ثلاثين سنة حسب بعض المؤرخين ، وبذلك تحضر الكاتبة المؤرخة بشكل واضح في هذا النص ، لتقبع خلف دهاليز الأيام والأزمان ، تنفض عنها الغبار وتعطيها معناها الحقيقي التي كانت عليه

تؤرخ الرواية لجيش البخاري ما بعد وفاة المولى إسماعيل لأنه المؤسسة الوحيدة والمنظمة في البلاد ،فلا يقطع أمراً إلا بما يأمرون به ، وكان هؤلاء هم الذين يتولون الحكم عمليا بعد وفاة المولى اسماعيل ويعيثون فسادا ، نقرأ في الصفحة ٣٠:> لقد تسبب عبيد جيش البخاري في الحكم ودواليب المخزن فوضى وعدم استقرار وعيه ،وذلك بتعيين وعزل الأمراء حسب أعطياتهم وقيمة راتب البيعة ، الذي يقدمه المبايع لقواد ديوانهم « ص ٤٠ ، وفي نفس السياق نقرأ في الصفحة ٤٥ « ولقد أجمع عبيد الديوان رأيهم على استقدام المولى عبدالله بن إسماعيل ، والفقيهة خناتة بنت بكار المغفري من تافيلالت وأخذ البيعة له « .

وفي مقام آخر من الرواية ، تؤرخ أحداثها للثائر أحمد الريفي

لغة الديوان رهيفة/ سهلة. تبتعد عن التراكيب المعقدة، والجُمل

المتكلِّفة. ونلاحظ أن للشاعر - الذي يكتب أيضًا أدب الطفل-

مجموعة من الكلمات والمفردات تتكرر على مدار القصائد

بشكل ملحوظ، ما يحيلنا إلى دلائل مهمة لما يريد إيصاله لنا

ذكر كلمة «موت» بصفتها المباشرة، وبمشتقاتها الكثيرة مثل

(قبر - لحد - دفن - عزاء - احتضار - جثة - كفن - ...) ٢٤ مرة!

مُا يُؤكد أهمية المعنى الذي قد عنُّون به العمل، واشتغاله عليه

كفكرة وكمضمون، وهو لا يقلقه كهاجس بقدر ما يراه دافعًا

استخدم كلمة «حلم» ٢٥ مرة، لتكون الأكثر تكرارًا على طول

صفحات الديوان. ما يُرسِّخ شعورنا بمدى رغبته في تغيير

الواقع، فحلم «هاني» ليس خاصًا، بل هو إنساني يسع الوطن

صر. تكرر «الوطن» ١٣ مرَّة، دلالة على أنه مهموم به وبمشكلاته، رغم أنه قد يضيق به أحيانًا لدرجة أنْ يشبهه بالقبر عند قوله

«سأحفر لنفسي وطنًا»، أو عندما يقول «وطنى يشاطرنى

هَنَاكُ تَكْرَار لكلمات بصورة متفرقة، تُشكِّل كلِّها عالم الكاتب

الشعري وتجسد دلائل شخصية، ومنها: «بحر» ٩ مرات،

لم يخلُ من التناص مع القرآن الكريم، كما في قوله «أزفت

الأزفة» قصيدة «أحفر لنفسى وطنًا»، ومع الأسطورة

وتمكن الشاعر من إعادة صياغة بعض الحكم والأقاويل

الموروثة، مثل «من لا يملك قوته لا يملك حريته»، فأعاد كتابتها

ببراعة في قوله «فمن بات يحلم بالرغيف/ أن يرفع رأسه يومًا/

ولَّم يغفل ذكر الأنثى بين جنبات قصائده، بل يخاطبها كحبيبة أو

زُوجة أو أم أو حتى كوطن. فالمرأة في عالمه الإبداعي أيست

محصورة في صفة واحدة، أو مرسومة بصورة محددة! فنجدها

حيانًا الحبيبَّة السابقة التي يتمنَّى العثورُ عليها، كما في قصيدة

نى وجه خَبَّاز».. قصيدة «زيارة لم يدركها السجان».

«عرق» ٦ مرات، «ظل» ٦ مرات، «خجل» ٥ مرات.

«سيزيف» قصيدة «مخطوطة بامتداد الوطن».

لاقتحام الحياة، والاستمتاع باللحظة الحالية



ملیکه رتنان

وغزوه لمدينة فاس في عهد السلطان العلوي عبد الله ابن المولى إسماعيل، لكنه هزم على يد السلطان العلوى : » يا أهل فاس ، بشرى لكم ، لقد سحق جيش المولى عبدالله جيش المستضيء والمنافق الباشا الريفي ، وتم الاستيلَّاء على محلته وتشری فرسانه « ص۹۱

كما تلتفت الرواية إلى كنانيش التأريخ للتذكير بمعارضة الفقهاء تأسيس جيش العبيد ،الذي سيتخذه كعماد لسلطته وأساس حمايتها ، عموما فلعل أبرز الفقهاء الذين عارضوا السلطان في ما يخص تمليك «الحراطين « نجد العالم اليوسي برز الفقيه أبي حامد بردلة ، ثم الفقيه عبدا لسلام جسوس الذي كتب رسالة للسلطان أوضح فيها موقفه من القضية مؤكدا على إصراره بالجهر بالحق والتشبث بأحكام الشريعة الإسلامية ، واستعداده للتضحية بنفسه في سبيل ذلك ، مما تسبب في إغضاب السلطان ولأن السلطان كان مصرا على سياسته فإنه

عرض الفقيه جسوس لمحنة والبطش والتنكيل كغيره من العلماء المعارضين نقرأ في ص ٣٠ «يوم قبض قائد السلطان المدعو الروسى ، على مولاي جسوس بداره بأمر من السلطان المولى إسماعيل وذلك بعد رفضه مع علماء آخرين الموافقة بالافتاء على تجنيد «حراطين ، مدينة فاس في ديوان البخاري ، بحكم أنهم غير مملوكين ولا يجوز للمخزن تملكهم شرعا

كما تكتب حاضرة فاس وباديتها وعلاقتهما مع العنف السياسي والسيطرة الاستبدادية لأحمد المنصور الذهبي من إهلاك والحاق أضرار جسيمة بالبشر والعمران وخاصة حاضرة فاس : > لقد وضعهم السلطان المولى أحمد الذهبي على محك شائك، فهو لم يصدر عفوه حيالهم بعد أن ارتكبوا الكبيرة بقتل قائد والده أبى على الروسى ، ول يستسغ عدم قدوم وفدهم لمكناسة

« اسمع ادن يا بنى ، مما يحكى انه في عهد الايالة الشريفة الإدريسية ، كان لمولانا محمد بن عبدالله ابنتان فاطمة ومريم ، ترك لهما بعد موته تروة ضخمة فتسابقا في عمل الخير ، حيث بنت كل واحدة منهما مسجدا « ص٤٤

موسرة ، بل ومساهمة حتى في القرارات السياسية « التفتت هبة حولها ،وتراءى لها الطبخ على غير عادته ، فهو خلية نحل بعبيده وسيداته ، الكل منهمك في المهمة المنوطة به «ص ٤٧ ا وطبقة ثانية مفقرة وتعاني من الخصاصة والفقر :» « تشكلت قاطنة الريض من الفقراء والمنبوذين من بادية فاس ، بسبب شح الطبيعة وغارات عبيد البخاري وجبروت ضغطهم الضريبي كما احتضنت دور بغايا رخيصات ، وأصبحت مرتعا خصبا للأمراض التناسلية « ص ٩٣

هذا الوضع الموبوء كان من الضروري أن يفرز معارضة دينية يتزعمها الفقهاء الذين يرون تسيب الوضع وخروجه عن التعاليم الأصيلة ، وفي هذا السياق نقرأ :» نزل الجمع السلالم ساحبين الشيخ الإمام، وغير عابئين بارتطام بدنة بالدرج والحيطان ،ومخلفين وراءهم لوعة وولولة ونحيبا ، وبباب المسكن وقف القائد ولد الحوات وشرذمة عبيده مشدوهين «

وتسدل الرواية ستارة فصولها ، وهي تجر خلفها حقبة تاريخية حبلى بالاضطرابات الهائلة ، وبالنّهب والتخريب العشوائي التي يفرضها القتال من أجل كرسى الخلافة ، كما تجر وراءها تحولات الزمن والمكان بدخول أشياء جديدة من مثل ليتحول المجتمع المغربي إلى فضاءات مفتوحة على العالم ، مما يعني أن الكاتبة عميقة المعرفة بتاريخها بكل تحولاته وأوجاعه وبمختلف تشكلاته السيكولوجية والسوسيولوجية والثقافية

ونقرأ من ملامح العمران التقليدي في فاس ، « الدويرية» ، القبة الأندلسية ، « العمارة « وهي غرفة ذات شكل مستطيل ،

أما من ملامح اللباس فنجد ما يعبر عن الثقافة ولا سيما الحلى من «أساور من الذهب والفضة ، الخلاخل ، الدملج الثعباني، ، القفطان الحريري ، القباقيب ، أما الأثاث أواني من طين مخضبة بالحناء ، صندوق العرعار ، الطاسة المكوية ، .... « وبخصوص الأدب والفنون الشعبية استتمرت الرواية فن الزجل والأغنية الشعبية نقرأ في الصفحة ٣٣: »وتوقف المجذوب « بوفرنا «عن الإنشاد، ومرر عينيه الواسعتين و» المكملتين «بين الحضور ، ثم ركز على الصديقين ، واستطرد الفم متما

زمان ياكل الخوخ وه

كذلك كزوجة بصورة مباشرة كما في قصيدته العائلية

والتقدير، وفي تلهُّف لتلقِّي أعماله القادمة

«طقس يومي»، التي أهداها لابنيه.

وفي الأخير لا أزعم أنني ألممت بالجوانب المختلفة لذلك الديوان الجميل، الذي أسعدني معه الحظ مرتين. إحداهما بعض خصائصه. آملاً أنْ يكمل المشوار من هم أجدر منّى بتلك المهمة النبيلة في متابعة إبداع شاعر واع/ مثقف،

> فقدك يعلن موتي كُلُّ الطَّقُوسِ الصَّنِيْانِيَّةِ النَّتِي قَطَمَتْنِي عَلَي خُبْرُ الشَّهُوْوَ قَطَمَتْنِي عَلَي خُبْرُ الشَّهُوْوَ هِيَ إِلاَّنَ تُجَرَّجِرُنِي إِلَيْكُ كَىْ أَتَعَرَىَ مِنْهَا وَأَرْتَمِي بَيْنِ ذِرَاعِيْكِ كَيَوْمِ أَنْ وَلَدَتْنِي أُمِّي بِلا أَي خَجَلِ مُنِّي فالِيَ مَتِّي سَأَظُلُ أَمَارِسُ عَادَةً فَقدك كُلَّ مَسناء ثُمَّ أَنَامُ مم ، مم فَيُعْلِنُ الْحُلْمُ مَوْتِي وَفِي الصَّبَاح حينَّ أرَاك بِصَّحْبَته فِتدِيرِينَ وَجْهَكِ عَنِّي أناديك بأرْمَلَتِي

« العروسة مرهونة « وأجابتها مساعداتها الستة ، وبنفس قوة نبرة صوتها ونغمته ثلاث مرات: « هاهی مرهونهٔ « ۱۲۱ وإلى جانب هذه الطقوس الاحتفالية ، نقف على ممارسة

لمابعته البيعة الثانية «ص ٤٩

وحين تأتى جامعة القرويين في سياق الحديث بين في الغوص فى ذاكرتها وتحديد ظروف بطاقة ميلادها

وتوثق الرواية أيضا للتفاوت الاجتماعي الصارخ بين طبقة

« محاسني والقبة « نص روائي ثري بمظاهر الثقافة ويكشف عن مجتمع تقليدي صالح للدراسة الأنثروبولوجية.

وعليه ، تستدعي الرواية الرواية عادات وتقاليد العرس المغربي :» وفي الوقت الذي تتالت فيه مراسيم الاحتفال بعرس لا هبة بدار السي جسوس ، أقيمت مراسيم احتفال للعريس حمزة ، حيث اكترى السى الفضل دارا مداورة للدار الكبيرة ولدار السي جسوس تسمى عادة عند ساكنة الحاضرة بدار « اسلان « « ص۱۲۳

دكة ، ومن ملامح الطعام نجد القراشل واللوز

عدنا نعيشو وسطو بلا إمارة زمام يبيع الولد أمو

ما قد بدأ : آشمن زمان هذا يا بنادم

«فقدك يعلن موتي»، التي جاء منها كلمة ظهر الغلاف.. أو الحبيبة المفقودة «حماقات شمعية».. وهي العانس التي يشفق على حالها وحاله كما في «تجاعيد يخطها الصبر». «الحلم الذي اشتهاني».. كما جسندها كفتاة تغويه، رغم فلسه من كل شيء في «غواية أرهقها الفلس».. وذكرها

بقراءته، والأخرى بمداولة فك شفرته، وإلقاء الضوء على يحمل على عاتقه هموم ناسه وبلده. مكافحًا برسًالته في الحياة كمُربِّي أجيال، وكصاحب قلم حر له منِّي كل التحيأ

زمان هاتي واعطى واسكت

ثم يحضر جانب من طقوس أعراس الزواج وما يرافقها من

« وصاحت المعلمة صيحة قوية ، وجلجل صدى زعقها ونغمته

التجارة والانفتاح على العالم الخارجي ، وبالأخص « المليف

الأقمشة ، أثواب الموصلين والدمسقى «، وكثيرا ما تتم هذه

ومن الظواهر الملفتة هنا بمدينة فاس هي أنسنة العلاقات

الاجتماعية بين المسلمين واليهوج وانخراطهم معا في علاقات

بدون حدود جمركية ولا انغلاق عقائدى :» وأعاد حمزة الحلى

إلى شمعون ، ولفها هذا الأخير في ثوب أرجواني من الحرير ،

ووضعها في صندوق من العرعار ثم ناولها للشاب الذي سل من

من حزامه كيس نقود ورماه لليهودي ، واتجه خارجا من الدكان

كما يشير النص إلى بعض الممارسات الطبية التقليدية والشعبية

:» وضع السي محمد - بعد غسل يديه - جزءا من لباب الخبز

وسط قطعة القمش الابيض ، ودعك تمرة وفتتها ومزجها

باللباب ، وشد ببراعة قطعة القماش بخيط ، ويدأ يمسها في

الوعاء المملوء بحليب الحمارة ويممره على شفتى الرضيع

ودعوات اليهودي بلكنته المميزة ترافقه « ص١١٣

التجارة في مدينة فاس والتسوق منها أيضا «

بلا زارة «

زمان تودي وترشى

لا يسعنا أن نتجاهل مقدرة الكاتبة على فتح شهية القارئ وتوريطه في متعة الإبحار في زورق الحك عبر تمنح المتلقي العارف والمدرك أفقا واسعا لاسقاطات زمنية ومكانية تفضى إلى رواية ، وعليه ، لا تكتفى رواية «محاسن القبة «بالمادة الحكائية وتأثيث فصولها ، بل تجعل من النص القصصى محفلا إبداعيا ، تمارس من خلاله الرواية لعبتها الجمالية وانفتاحها استدعاء نصوص غائبة ومختلفة ، كما يستغرق أحيانا في بوليفينية لغوية هجينة ومتنوعة بالمفهوم الباختيني ونخلص في هذا الباب إلى الملاحظات التالية:

في سياق تنويع الملفوظ السردي وتهجينه ، تتوسل الكاتبة بالدارجة واللغة الفرنسية ، ونقرأ تمثيلا لهذه الدارجة التي تتسلل إلى تفاصي الحكي : «»هي الاولى لا لة الغالية ،باق ماتولدتشلي يشغلني على خدمتها ، هي لالة ومولاتي «ص ٤٧ ، ونقرأ أيضا :» معك الحق ياتاج راسى ، كبيدة ديالى رهيفة والزيتونة كتاكل العصا على ولادها « ص٢٤ ، ولعل لجوء الكاتبة إلى اللغة الدارجة فنظرا لجماليتها وحميميتها ، وكذا ملء بعض الفراغات التيي لا تغطيها الفصحى ، فضلا توظيف اللسان الدخيل حيث تحضر اللغة الفرنسية الخالصة التي تؤشر على المثاقفة ، من قبيل : » والتفتت هبة إلى مخاطبها وبعد تمثيل مراوغة عدم التعرف على شخصه ، نطقت بحبور: من أهذا أنت يالويس ؟

Bienvenu dann votre patrie d adoptation » » mon sir ص تلوين البناء السردى بكثرة توظيف مقاطع أدبية ، من قصائد

فصيحة وزجلية ، وأخرى من فنون أخرى ، أغانى شعبية ، أهازيح الأطفال. استيعاب الرواية جملة من النصوص الدينية من أحاديث وآيات

قرآنية تحافظ على صيغتها الأصلية مما يضفى مصداقية على القيم التي تتسرب عبر مسارات السرد على سبيل الختم

ومن خلال هذه الأحداث التي تحكيها رواية «محاسني والقبة « للمغربية مليكة رتنان ، نكون أمام وثيقة روائية مجازية ، وصورة كلية تنطوى في عمقها على فاعلية رئيسية تتجلى في جيش عبيد البخاري باعتباره قوة شاملة قامعة وقاتلة حينا آخر ، وما ارتبط بها من افساد و استغلال للنفوذ كما يحمل النص ،إضافة إلى عمقه التاريخي ، عمقا قيميا يعوز مجمعنا الحالي ، فالنص الروائي يوجه سهام النقد لكل محاولة للتسبب

14

# لمحة سريعة

### حضارة الإمارات وحاضرها نامر صلاح الدين

وجدت حضارات قديمة من البحرين إلى سلطنة عمان، مرورًا بالإمارات العربية المتحدة، يعود بعضها إلى خمسة آلاف عام قبل الميلاد، منها حضارة ماجان "مجان" ودامون وأم النار، تلك الحضارات التي قامت على الاتصال بشعوب البحر وأثرى أهلها من التجارة مع البلاد المجاورة، وتأثروا بها وأثروا فيها فنًا وثقافة وصناعة وطرق حياة وكسبًا للعيش.

كما اقتات أهل هذه الحضارات على صيد البحر، وزراعة بعض المحاصيل والتمور، صنعوا أختامًا للملوك، وآنيات فريدة لحفظ الزيوت والطعام، وشباكًا وصنانير للصيد وحليًا ومواقد لصهر النَّداس وتشكيله ومبادلته بالحبوب والزيوت مع حضارات فارس والعراق وغيرها.

وربما مكن اختلاط رمال الصحراء بمياه الخليج العربي، وما بستتبعه ذلك من حرص على التوازن، إضافة إلى الأنشطة البحرية في التنقل و التبادل التجاري، سكان تلك الأرض الشرقية من شبه الجزيرة العربية من تكوين هوية وطنية خاصة بهم عبر آلاف السنين، أثمرت حساسية كريمة تجاه الآخر، مع ميزان حضارى معاصر قل أن يوجد في بلدان العالم المتقدم. ولأن التاريخ هو الحاضر، وهو الطريق إلى المستقبل، حرص

حكام الإمارات ومثقفوها على استعادة حضاراتهم الغابرة، وعرضها أمام العالم إلى جوار الحضارات الأخرى الأكثر تقدمًا والأثرى إنتاجًا، لذلك يمكن أن يُبهرك العدد الكبير من المتاحف على أرض جزيرة السعديات، التابعة لإمارة أبو ظبي عاصمة الإمارات العربية ففيها متحف اللوفر الذي يضم أربعة أجنحة

كبيرة، تمكن الزائرين من تتبع الهوية الحضارية للأمم الغابرة، وصولًا إلى التاريخ الحديث والمعاصر، وكمصرى ستشعر بالفخر، حيث لا تخلو غرفة أو رواق من آثار أجدادنا، وصولًا إلى العصر الوسيط الذي يذخر بمقتنيات من مصر المملوكية، إضافة إلى مقتنيات أثرية أخرى من دول العالم.

أخبار ثقافية

أيضًا تجده تواصلًا حقيقيًا بين الإماراتيين والفن المعاصر في متحف الجوجنهايماا، الذي بني بطريقة الفوضي متعمدة نحو الوضوح"، وفقًا لرؤية المصمم العالمي "فرانك جيرى".

بالطبع تضم أبو ظبى وحدها أكثر من عشرة متاحف، ومواقع أثرية جهزت جميعها وفق أحدث الصيحات العالمية، ومع ذلك لم تغفل الدولة واقع المثقفين واهتماماتهم عبر إنشاء المسرح الوطنى، الذى يضم مقر اتحاد كتاب الإمارات فرع أبو ظبي، والذي حضرت فيه ندوة عن "التسامح"، أعقبها حفل توقيع كتابين، الأول ''متى يعيش الوطن فينا''، وهو مجموعة مقالات اجتماعية وسياسية هدفها الأساسي تعزيز مفهوم الوطنية ودعم قيم التنمية البشرية، كتبه الخبير المصرفي محمد شعيب الحمادي، نائب رئيس اتحاد كتاب أبو ظبي، أما الثاني، فهو للشاعر السورى المقيم في الإمارات العربية منذ عقود، نعيم إبراهيم عيسى، ويحمل عنوان "صدى الأسماء"، حيث كتب قصائده وفقًا لترتيب أحرف كل اسم، ذاكرًا صفاته الحميدة وذكرياته مع أصحاب هذه الأسماء.

والمحصلة من هذه الزيارة السريعة، تؤكد أن مصر عظيمة بتاريخها وبحضارتها وبقدرتها على مقاومة الأمراض الثقافية والفيروسات التكنولوجية، لكنها تنتظر نهضة حقيقية لتستعيد بهاءها، أما الإمارات فهي "بهية" ومعاصرة، بهيجة الطلة، متفردة الأخلاق، وتستحق عن جدارة أن تكون دولة

ويعيشون في أمان.

كوزوموبوليتانية بحق، بعدما جمعت على أرضها وافدين من

أكثر من 120 دولة، جميعهم يخضعون للقانون الإماراتي،



عن سلسلة الإبداع العربي التي يرأس تحريرها الشاعر المصري سمير درويش، وهي السَّلسلة الصادرة عن الهيئة المصرية العامة للكتاب حيث تهتم بالإبداع العربى تصدر خلال فترة معرض القاهرة الدولي للكتاب في يُوبيله الذهبي رواية "فصوص التيه" للروائى الجزائري عبد الوهاب بن منصور. تؤكد الرواية أن الابن اعتزل الناس ولم يعد يكلم أحدا، مكتفيا في أحاديثه بإشارات يديه وإيماءات رأسه، رغم أنه لم يعد يمزق ملابسه ويمشى عاريا، حتى ذهب البعض إلى القول، خاصة أمه التي بكت وندبت حظها ولامت زوجها لأخذه إلى الزاوية التي سبُّها وشتمها: أن الزاوية انتقمت من لسانه. وظلُّ الابن على هذه الحال ثلاثة شهور، حتى جاء ذلك اليوم. وكان يوم خميس. خرج من عزلته فجرا وقصد الحمّام البالي. دخل. كان أول من يدخل بعد لحظات فقط، تقول الرواية: أن المشرف على الحمّام سمع صراحًا وأنينًا؛ فدخل "بيت السخون"

بستطلع الأمر. رآه يجلس القرفصاء، وحوله سبعة زنوج أشداء يضربونه بالسياط على ظهره. كان يلهث لسانه تدلى ككلب مسعور. سال الدم كثيراً حتى غمر الحمّام. لم يصدق المشرف على الحمّام ما رأى. تملكته الدهشة. خرج. خرج مسرعا ودخل الجامع الكبير المحاذي للحمّام. وجد الامام يتهيأ لآذان الصبح. أخبره بما رأى. تعجب وتحير. خاف حين قرأ الخوف في عيني المشرف على الحمّام. تشجع بآية الكرسي ورافقه إلى الحمّام. دخلاه. وجدا الشاب في ركن من أركان "بيت السخون" يغتسل هادئا. لم يريا أثرا للدم والسياط. نظر إلى المشرف على الحمّام نظرة فأحصة. تبسم. بعد ذلك بسبعة أيام، وفي رواية أخرى أربعين يوما، فقد المشرف على الحمّام بصره؛ لأنه رأى ما لا يجب رؤيته، وكشف سرا كان يجب ستره.

سبق وأن صدر لبن منصور روايات "قضاة الشرف"، ورواية "الحي السفلي"، ويتميز عالم بن منصور بالإغراق في التصوف، ومحاربة السلطة الفاسدة، سواء على المستوى الديني أو السياسي.



في غرفة الاعتراف الصغيرة، يتضح أن هذا الاعتراف هو الرواية ذاتها فيما بعد. الرواية الّتي تصحبنا إلى ذلك التاريخ القديم الذي تسرده البرديات، والذي يلاحظ راوي القصة تطابقه المخيف مع تلك الأحداث المؤسفة التي تعصف بالعالم بدءا من العام 2011.

تتخذ أحداث الرواية مسارًا مختلفًا لتقدم تاريخ قديم حقيقى ممتزج بالخيال، مع تأريخ حالى بديل ممتزج بالواقع، يجعلُ القارئ لا يمكنه تحديد متى يبدأ الخيال ومتى ينتهى.. بدءًا من تلك الحرب التي ارتقت بالشيطان

صدور رواية ( لوسيفر) للروائي علاء حموده عن دار

لقاء في كنيسة بين معترف وقس.. عن برديات مصرية مجهولة، تكتم الجميع أمرها.

قبل البشر، ثم الصعود للجنة والخلق ثم العصيان والتمرد

تستمر أحداث الرواية و تنتقل بين مصر وفنزويلا وليبيا والجزائر وسوريا. يحرص "لوسيفر" خلالها على أن تستمر حربه على البشر حتى الفناء التام، لكنها حرب لا يمسك فيها سلاحًا. حرب بأيدي البشر هم أنفسهم.







# فوتوغرافيا



ثبوتية الصورة الفوتوغرافية لواقع لدى "عصام الشرقاوى"

> محمد طلعت الجندي «مصر»

النظر للصورة الفوتوغرافية باعتبارها نصًا حكاءً بمتلك من التقنيات السردية ما يمتلكه النص الأدبى، يفتح أمامنا الاعتناء بمجال إبداعي ميز الإنسان عن غيره في امتلاك الرؤية وصبها فيما يناسبه من قوالب فنية. فالصورة فى معناها العام أقدم فن بشري عرفه التاريخ الإنسانى خاصة التاريخ المصرى القديم، حين بدأ ينقش على الحجر وملامح الشخصيات المؤثّرة في تاريخه.

يجب الاعتراف بأن الصورة تمتلك حالة التوثيق الاجتماعي وتسجيل الأحداث الكبري في تاريخ الأمم والشخصيّات، ما أعطاها حالة تميز في إثبّات الوّاقع، ما لا يدعو إلى شك أو تأويل خاطئ لماهية الحدث الواقعي ومسار وقائع البشر فيه، فهي ما يمكن أن نطلق عليها الثبوتية الصورة"، التي لا تعرف لغة الانحياز ولا الحياد ولا الضدية، بل ثابتة في نقل الواقع كما هو.

تكمن عبقرية الصورة وتفردها في قدرتها على تسجيل لحظة انسانية مفعمة بملامح زمنها ومكانها وهذا ما أطلق عليه "البعد العرفاني"، في محتوى الصورة، حيث استطاعت رصد ما لا عين رأت، أي إنطاق ما لا يُنطق، ويمعنى آخر أن لكل صورة مدلولًا يختلف بالضرورة باختلاف موضوعها، كما اختلاف ملامح البشر، وإنْ تشابهوا في اللون أو الملبس أو الحيوية أو العجز لكن لكل محتواه الخاص والمميز الذي يُعرف به وسط كم

ومن هنا يأتي تفرد الصورة ذو البعد العرفاني على أصعدته الثلاثة. وهي: "علم اليقين"، أي عالم الصورة الخارجي. و"عين اليقين"، أي موضوع الصورة المرئى. و"حق اليقين"، أي البحث في ظاهر وباطن ما وراء الصورة. حيث الوصول إلى مرحلة توحد أو إحلال مع ما بثته الصورة من قيم لمست وجدان المتطلع لها. وبالتالى تفتح الصورة آفاقًا لتأويلات قد نتفق أو نختلف في تفسيرها أو في نقدها. وفي الواقع الأمر تُثرى هذه التَّاويلات اطارية الصورة لتأخذ بروح المتطلع إلى

شغاف جوهرها، ومن خلالها نستطيع أن نكتسب فعلًا جديدًا يضيف لمشاعرنا الإنسانية والإدراكية.

وفي ضوء ما سبق، لا تمنح الصورة تأويلها، سواء في فضائها الطبيعي أو في إطارها الفوتوغرافي. حيث لا تهب كليتها دفعة واحدة لعين المتطلع لها، فهي عاصية تحتاج لعين مختلفة مثلها في ذلك مثل أي عمل فني، كالقصيدة أو الرواية أو اللوحة، بل هي أعقد من كل ذلك، وتحتاج إلى دراية وحنكة ومهارة خاصة، ويرتقى فيها المصور الفوتوغرافي إلى أحوال ومقامات أرقى وأعلى، كما الصوفى الذي يشطح بعين قلبه ويُجلب لنا درره النثرية التصويرية في حروف ومعان تدور في عوالم

إذن يتطلب أن يتوافر في الصورة عدة عناصر، وهي: الكانن الحي، والموضوع، والفضاء المكاني، والزماني، وأخيرًا تجانس مكونات الطبيعة. وهذه العناصر هي كونات أو أدوات ما نذهب إليه في منهجنا لنقد الصورة، وهو ما نحاول أن نؤسس له في النقد العربي باسم "البعد العرفاني في الصورة"، باعتبارها قطعة نترية قائمة في ذاتها. مستقيدين من منهج تحليل عتبات النص، خاصةً في تحليل الصور الفوتوغرافية على أغلفة الكتب الروائية كمدخل مهم لفهم محتوى النص الداخلي.

وفي ضوء ما سبق، فإن الصورة هنا تعد حالة وثانقية ثبوتية لحدث ما، ليس بالضرورة حدثًا سياسيًا أو حربيًا، بل هي توثيقية لحدث إنساني قد ينضح بكل ما يتعلق بالكائن البشرى من لحظات مشهدية، تكون الصورة شاهدة عليه، بعين المصور الذي يتطلب عليه أن يكون

في قلب الحدث، بلتقط تفاصيل كلية المشهد و حز نباته كما الراوى العليم في النص الروائي.

وتتيح لنا الصورة في هذا السياق فرصة استعادة الحدث الإنساني بواقعية ذكرياته المؤلمة أو المبهجة للحالة الإنسانية الملتقطة بعدسة المصور التى تمتلك قدرة الراوى على الحكى وفك شفرة ما وراء المرئى من الشخصية بطلة الصورة.

إن قراءة اللغة المرئية في الصورة تعكس بشكل حيوى موهبة المصور، فضلًا على كون المصورين الذين متلكون مفردات هذه اللغة، ويجيدون التقاط حروفها الضوئية قلة محترفة، ومن هؤلاء المحترفين المصور "عصام الشرقاوي"، الذي أعاد اكتشاف نفسه وخاط ثوبًا جديدًا ليظهر به فوق خشبة المسرح التصويري.

موهبة "الشرقاوى"، التصويرية، لا أستطيع وصفها بالموهبة المخضرمة صاحبة العمر الطويل، بل بالعكس هي موهبة ابنة الإصرار على إثبات ذاتها بالصدفة. وكم منّ صدفة غيّرت مسار حياة أصحابها لينتقلوا من مجال لآخر فيكون بمثابة إعادة خلق لهم.

إن "الشرقاوي"، يمتلك الحس الصحفي، نظرًا لمهنيته وإجادة فن إعادة صياغة الخبر وكلماته بما يليق لذائقة القارئ اللغوية ونمطية أسلوبه البومي المعاش، فيقبل على الجريدة ويقرأ. هكذا هي باختصار موهبة "الشرقاوي"، التصويرية الوليدة العميقة التي استفادت من الفن الصحفى بشكل كبير في جانب إعادة صياغة



لموجود والمتناثر في الحياة المصرية من حالات بشرية وأمزجة المصريين المختلفة، ومن ثم تكمن مهارته في إحياء هذه المتناثرات أو بمعنى أدق إحياء أخبار الناس الحقيقية في حكايات ملامحهم في الصورة. الصورة عند "الشرقاوي"، تستعيد ذكريات الندوب

المؤلمة للشخصية المصرية المقسمة بين رضوخها لقسوة الواقع ورضاها بالمقسوم، ويمكن تقسيم ملامح صورة بين النظرة المستسلمة المبتسمة لرب كريم والنظرة الشاردة المثقلة بالهم اليومي.

ففي نظرة الرضا المبتسمة تأتى صورة الرجل المشرد، ذيُّ الذقن والشارب الكث وطَّاقيته بنفسجية اللون، وسترته الخضراء مع سقوط الشمس على جانب وجهه، التي تعكس مساحات لونية مع خلفية السماء البادية في سقف الصورة؛ ليتحقق علم اليقين بإطارية الصورة ومعرفة مكوناتها. ومن ثم يتم الصعود إلى عين اليقين في لمس حالة الرجل موضوع الصورة. ويؤكد حق اليقين جوهر الصورة في حالة الرضا الداخلي للرجل المشرد، وإن بدا على الملامح عكس ذلك، وهذا تتجلى حالة الإيمان الداخلي التي تهبها لنا الصورة، في إدراك ما وراء الصورة وإعلاء قيمة وجدانية، ألا وهي بسمة

أما النظرة الشاردة المثقلة بالهموم، فتعبر عنها- بشكل كلي- مشهدية المرأة بانعة الخضر الجالسة، الماسكة بيد كفةً الميزان متكنة عليها فوق فخذها. ونظرة عينيها تشي بحالة شرود وتعجب من الحال العام، فقد جاءت مشهديةً الصورة معبرة عن فوضى الفقر، التي عكسها عدم تناسق الألوان في الملبس، حيث نرى بضعة شعيرات بيضاء بادية أسفل ربطة رأسها "قمطة/ إيشارب"، التي تأتى بلون أزرق شاحب مع جلباب بلدى أحمر "بسفرة"، مزركش بنقاط بيضاء صغيرة، وكيس قماش بنفسجي متدل من صدرها مبقع، مع كيس أخضر بلاستيك على رجليها، وباقى نبات أخضر ذابل على ساقها، وبالجوار ميزان بلدى لا توجد إشارة على المكاييل بجواره سوى كيس أخضر بلاستيك آخر على الكفة الأخرى فوق الميزان وأمامها جوال بلاستيك بدا فيه بعض الخضار غير الواضح نوعه، وتتصدر في مشهدية الصورة بعض المتسوقين هنا وهناك، وفي الخلفية يوجد منظر عريض لبعض المبانى القديمة. ويتجلى هنا البعد العرفاني بعد الأخذ بعلم مكونات الصورة التي لمسته واطمأنت لمفرداته عين اليقين. يأتى حق اليقين ليكشف لنا جوهر عملية الحكى الصامتة في تلك النظرة الشاردة في وضعية اليد تحت الخَّد والكوع المستندة على كفة الميزان؛ لتعكس



وحذاء بلاستيك أزرق متهالك. وعلى الرغم من قسوة

وهنا يرصد البعد العرفاني حالة المأساة الحقيقية لهذه

الشخصية، التي إن بدت متعايشة في سلام مع الطبيعة

والواقع إلا أنه سلام متقزم هش. ما يوحى برفض هذا

التعايش، وهو ما يدعو للتساؤل عمن السبب في هذه

ويغلب على صور "الشرقاوي"، سمات يمكن رصدها

من خلال أعماله، منها محاكاة الظل وتموقع الكائن

الحي (العنصر البشري) داخل الكتل الفراغية كنوع من

لوجودية وتحدى الفراغ، مثل صورة الرجل الجالس

على طرف صخري أمام البحر، لتتوغل الكتل اللونية بين

الأسود لون الشاطئ، والرمادي لون البحر والسماء،

كما يبدو في الأفق البعيد ثمة مبان رمزية أخرى للفضاء

المكانى المطل على البحر، الذي لأ يملك منه الرجل غير

صخرة على الشاطئ. وعلى الرغم من احتلال الكتل

وتعملق الطبيعة، الا أنها احتوت هذا البائس.

البعيدة يأتى الرجل بحجمه الضنيل واضعًا ساقه فوق الأخرى كعنصر قوي ومتسيد لهذه الأحجام المتعملقة، وهنا تكمن الحالة العرفانية في محاكاة الطرف البشري -+لأطراف الطبيعة التي يحاكيها بعقله وخياله، لا بعضلاته ولا قوته، وكأنه سيد هذا الملكوت

وفي نهاية القول إن العالم الذي تسعى فيه موضوعات الصورة عند "الشرقاوي"، عالم الطبقات المهمشة، مثل الرجل العجوز الذي يُجر عربة القثاء،

الصياد وشبكته المزركشة، وصانعي البهجة الفقيرة مثل صورتى لاعب العرانس وعازف الناي، وغيرها من أعماله التصويرية المتعلقة بنفس الموضوعات، وهي صور في مجملها ترصد طرق تحايل الشخصية المصرية على الواقع الرذيل. وهذا نلمح أن "الشرقاوي"، اختار تسجيل لحظات من حياة الأشخاص التي قد لا تهتم بهم الدولة، بل إنه يسعى إلى لفت النظر إليهم، لعل القدر يكون بهم أرحم.





دونوفان.. وطنية جاسوس وعبقرية محام

إسراء إمام «مصر»

يوجد ملهمون حقيقيون قدمتهم السينما، ولم يعرفوا يومًا أنهم كذلك، لم يتورطوا مع أنفسهم، بقدر ما انخرطوا في أعمالهم، لم يفكروا في أثر ما يفعلونه على من حولهم، سواء داخل محيط محدود في حياتهم، أو خلال حيز آخر

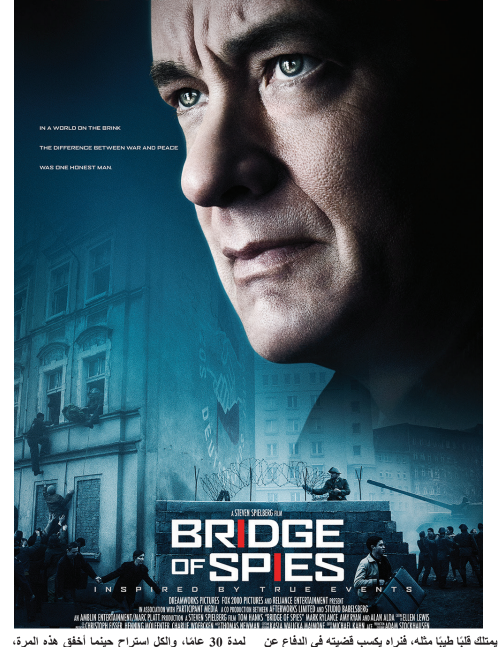
أكثر رحابة في مستقبل يخلد دكراهم. قدم لنا فيلم "bridge of spies"، إنتاج عام 2015م للمخرج الستيفن سبيلبيرج"، خدمة جليلة، بتوثيق شخصية الأمريكي محامي التأمينات "جيمس دونوفان" سينمانيا وجسدة "توم هانكس" الذي لم يجد مفرًا مما يمليه عليه ضميره، فلم يمانع تولى قضية "آبيل إيفانوفيتش"، المتهم بالتجسس على الولايات المتحدة الأمريكية لحساب الروس عام 1957م أثناء الحرب الباردة، بعدما اختارته و كالة المخابر ات المركزية "ممثلًا للدفاع"، لتقدم إلى العالم "صورة" محاكمة مكتملة الأركآن.

فنجده - بالرغم من كل هواجسه الأولى إزاء هذه القضية -ينذر نفسه لها فيما بعد، غير آبه بكل النظرات الدونية التي يتهمه بها المجتمع الأمريكي يوميًا، وفي كل مكان، بينما لا يستمع إلا لصوت في داخله، يقول دومًا: "آبيل ليس مجرمًا، بل رجل شريف، قام بما طلبته بلاده منه على أكمل وجه، فعلام يُعَاقب؟"

فكم من الوقت والجهد سنبذله للوصول إلى مثل هذا اليقين في مسألة كهذه؟ دعنا نفكر: أنت "دونوفان"، فهل ستبلغ سلامه النفسي تجاه فكرته بهذه السهولة؟ تتجاوز المفهوم الشائع تجاه الوطنية، وتجيد التمعن بحيادية في ماهية الموضوع، مستندًا إلى أدواتك المستقلة في التفكير ووزن الأمور، ورؤيتها من منظور مختلف.

"دونوفان" لم يرتدع حينما هاجمه الجميع، وبدأ المهووسون في التعرض السرته، بل كان يلجأ للحلول التي لن تمكنه من التمسك بقناعاته، فيطلب تشديد الحراسة على منزله، ويخفض عينيه بعيدًا عن الآخرين في عربة المترو التي يستقلها كل يوم إلى عمله، بينما يرمقه معظم الواقفين فيها بغل مقيت.

كان "دونوفان" ذا حيلة، وعقل متدبر، لا بد أن يأتي لمن



"آبيل" بعدما يتنبأ للقاضى بأن هذا الجاسوس الروسي قد يكون مفيدًا في حالة كشف جواسيس أمريكيين في الأراضى الروسية، هذا السبب مفرط في منطقيته، ومناسب تمامًا "لدماغ" القاضي، الذي كان مستعدًا وبسرور لصعق "المتهم" على الكرسى الكهرباني؛ ولهذا أجَّل "دونوفان" السبب الحقيقي وقاله في نهاية دفاعه أمام المحكمة، وهو يعى تمامًا أنّه لن يلفت انتباه أحد، فنراه يؤكد النقطة الإنسانية مرة بعد أخرى، التي تفيد بأن "آبيل" ليس مجرمًا، ولا يستحق الموت لمجرد أنه أدى مهمة وطنية لبلاده.

بعدما أنقذ "الجاسوس" من الإعدام، حاول أن يحصل له على حريته التامة، حينما قام بالطعن على حكم سجنه

وتشفوا فيه، فرحين بأنه لم يعد بعد الآن قادرًا على جذب الأضواء بقضيته الملوثة هذه، اعتقادًا منهم أنه تولاها في الأساس ليكون محط الأنظار، حتى لو بشكل يدينه، فهم لا يتخيلون مدى ما يحمله "دونوفان" في قلبه من إيمان بحق "آبيل" وغيره في العيش بحرية لأنهم لم يرتكبوا أي ذنب.

وأكد ما حدث فيما بعد للجميع معدن "رجل القانون"، حينما صدقت نبوءته، ووقع الطيار الأمريكي "جاري باور" في قبضة الروس، بعدما سقطت طائرته أثناء تجسسه على السوفييت، وألمحت "موسكو" بأنها على استعداد لعملية تبادل أسرى. فقررت الحكومة الأمريكية أن تعهد بهذه العملية لـ"دونوفان"، لكنها

مارك ريلانس في دور الجاسوس السوفيتي: رودلف أبل تجرده تمامًا من علاقته بها، وتخبره بأنها لن تؤمنه شغله الشاغل مصلحة الأفراد الثلاثة "باور" و"براير"

بأى شكل كان، حتى إن كانت عملية التبادل هذه ستتم في ألمانيا الشرقية، التي تعتبر أرضًا مأهولة بالمخاطر وقّتها، بالطبع، لن يقبل أحدهم أبدًا هذه المخاطرة، لكن المحامى" فعلها.

وتظهر هنا "قوة المفاوض العفوي"، بعدما عرف بالصدفة بوجود أسير أمريكي آخر، كان طالبًا في مقتبل العمر يُدعى "فريدريش برايُر"، فأصر "دونافان" بمفرده على أن يتم تبادل مضاعف: "جارى" و"باور"

ويتبع الدونوفان ا غريزته على الرغم من استنكار الأمريكيين محاولته التي قد تُذهِب فرصتهم في عودة الباورا الجندى الأهم لديهم، والذي يحرصون على استرجاع المعلومات التي يحملها دماغه أكثر منه شخصيًا ويصر على موقفه أمام الروس: اثنان مقابل واحد، وإلا لن تكون هناك صفقة من الأساس، ما يذكرنا بالاستهلال التلميحي الذي قَدم به "سبيلبيرج" شخصية "المحامى" في أول ظهور له، إذ ظل يُصَحح لمُحادثه كلمة "رجُلك" أي "موكلك"، فيقول "تقصد ذاك الرجل الذى وكله موكلى، هذا الرجل لا يجوز تسميته: رجلي، لأنه ليس موّكلي".

وكلما كان يعود الخصم أثناء حديثه مع "دونوفان"، عَافلًا، منفلت اللسان ليقول: رجُلك، نجد الأخير يقطع المناقشة، ولا يكل أبدًا من التنويه بعدم دقة هذا

واجه "دونوفان" الساعات الشاقة الحاسمة، التي ينتظر فيها رد الروس على ما اشترطه عليهم، بقلب واجف،

و"آبيل"، باعتبار هم آدميين مُجَردين من الهوية، لهم كل الحق في عيش حياة كريمة، بينما الحكومات من حوله تلهث لتستعيد جنودها لكي تحمي مصالحها، وتسعى لاستردادهم وقد وصمتهم بالعار، "لماذا لم تقتلوا أنفسكم بدلًا من أن تضعونا في موقف كهذا أمام حكومة العدو، والله يعلم إن كنتم فتحتم أفواهكم بما تعرفونه أو لا".

الفارق بين "دونوفان" وغيره من الناس، أنه فور أن

وعى المخرج 'اسبيلبيرج" لطبيعة شخصيات العمل، واختار أن يؤكد سمُوها حتى في مشهد النهاية، فالدونوفان الله هو الذي قد ينسحب من كل الاحتفاليات التي تقيمها الولايات المتحدة الأمريكية حول الواقعة، وحوله شخصيًا، باعتباره بطل عملية التبادل، فنراه يدير وجهه عن نظرة الامتنان التي تمنحها له سيدة في عربة

المترو، ليغمره الحزن في لحظة حينما يشاهد مجموعة من الأطفال تعبر سوراً صغيرًا في حديقة منزلهم، مستعيدًا المنظر البشع الذي شاهد فيه مجموعة من الألمان يُقتَلون على الفور لأنهم حاولوا اجتياز الجدار ما

تمت الصفقة المبتغاة، التي ستشرب أمريكا بأكملها نخبها بعد أن تتنفس الصعداء، يتلاشى الجميع من حوله على جسر "جلینك"، وفي حوزتهم "باور" و "برایر"، لیظل هو واقفًا، يراقب بدأب وتوجس، كيف سيستقبل الروس رجلهم "آبل"، مُتذكرًا المحادثة التي دارت بينهم قبل قليل، حينما طرح السؤال على "آبيل" من جديد، حول موقف حكومته منه، فأجابه: "لنرى كيف سيقومون بتحيتي، هل سأجلس في المقعد الأمامي، أم سأنسى في الخلف"!؟ بقى "دونوفان" واقفًا حتى بعد أن انطفأت الإضاءة من حوله على الجسر الذي تمت عليه الصفقة، وشاهد بعينيه "آبيل"، على الجانب الآخر وقد أهملوه غريبًا دون سلام في المقعد الخلفي.



تهتم بما فعلته وما ستفعله".

دومًا "رجلًا صامدًا".

الجاسوس السوفيتي: رودلف أبل عام 1962

بين الشرق والغرب. فهو كما قال لـ"باور" حينما نبذه

الجميع في الطائرة، بينما كانوا في طريقهم للعودة: "لا

تهتم كثيرًا بما يراه الناس، أو يظنونه عنك، المهم أن

كان "بطل" الفيلم، الذي ليس لديه خيار سوى مواصلة

القتال، يعى - كما في الواقع - أن هناك الكثير مما يمكن

فعله لجعل هذا العالم أفضل، وليس ثمة مفر من أن يكون

طابع بريد سوفيتي

لتكريم رودلف أبل

Caffein 2019

نمط من الأسر. حول أخلاقيات الفقر والتبني بحمود الغيطانى

بطلق الفيلم الأرجنتيني A Sort of family نمط من الأسر، أو Una especie de familia تبعًا للعنوان الأصلى للفيلم - الذي شارك في إنتاجه كل من الأرجنتين، البرازيل، وفرنساً وهو دراما عائلية، صرخة مفزعة في وجه مافيا التجارة بالأطفال باسم التبني، بسبب الفقر والعوز الشديد في بعض المجتمعات، ما يدفع أفرادها إلى الإنجاب لبيع أطفالهم ليتمكنوا من مواجهة الفقر، الذي بأكل حياتهم، ويقضى على أي أمل لهم في العيش معيشة

ومن من يعيشون هذا الفقر المدقع بأنهم لا يمتلكون شيئًا، وأن حياتهم بالكامل عرضة للبيع والشراء، ما داموا بلا أموال، ولعل هذا كان واضحًا بشكل جلى، حينما قالت مارسيلا Yanina Avila يانينا أفيلا- الأم البيولوجية لمالينا Barbara Lennie باربارا ليني، من ستقوم بالتبني: من يملك المال يملك كل شيء، نحن لا نملك أي شيء أبدًا. أي أن الفقر والعوز الذي يعانون منه جعلهم مستسلمين تمامًا لما يعانونه، ومن ثم فهم بيعون أي شيء يساعد على استمرار الحياة، حتى لو كان بيع أطَّفالهُم الذين يأتون بهم للحياة خصيصًا لبيعهم

يبدأ المخرج Diego Lerman "دييجو ليرمان"، الذي اشترك في كتابة السيناريو مع السيناريست Maria Meira "ماريا ميرا"، فيلمه بمشهد يكاد يكون الأهم في القيلم؛ لأنه سيكون المحرك الأساس لأحداثه، أي أنه اعتمد على المشهد الأول اعتمادًا كاملًا لجذب المشاهد والتأسيس لفيلمه، حينما نرى الطبيبة مالينا متوقفة سيارتها في منتصف طريق ما، تُفكر بعمق وقلق والكثير من التردد لاتخاذ قرار ما، لا نعرفه، لكن القلق الشديد لذي يبدو عليها يجذب انتباهنا لمعرفة القرار الذى

ولعل المخرج دياجو ليرمان، أثبت في هذا المشهد مرفيته كمخرج قادر على اجتذاب انتباه المشاهد، وجعله منساقًا لما يقدمه الفيلم، فيبدأ والشاشة مظلمة تمامًا، ينما نسمع في الخلفية صوتًا عميقًا و متضخمًا للأمطار

**BÁRBARA LENNIE DANIEL ARÁOZ CLAUDIO TOLCACHIR** C4 CAICH MANUAL CA يورطها في شبكة معقدة من المشاكل.

HOW FAR WOULD YOU GO?

التي تهطل، وصوت مساحتي السيارة المتحركتين ذهابًا وإيابًا، أي أنه كان يعمل على تهيئتنا بالصوت العميق، ينما الشاشة مظلمة تمامًا، ثم ينتقل إلى مالينا الجالسة في سيارتها تفكر بعمق وقلق، لتخرج منها وتظل تتحرك حولها ذهابًا وإيابًا، دليلًا على قلقها وترددها الشديد إلى أن تستقلها وتذهب بها.

نجح المخرج دييجو ليرمان، من خلال هذا المشهد الطويل نسبيًا في التأسيس لانطلاق أحداث فيلمه، الذي يتحدث عن حالات التبني ومخالفة القانون، والتبعات الأخلاقية المترتبة على مذا الفعل، لنعرف أن مالينا طبيبة في منتصف العمر، ترغب في تبني طفل بعد ولادة طفلها ميتًا، فتتفق مع طبيب في إحدى القرى الأرجنتينية الفقيرة في مقاطعة ميسيونس على أن تتبنى طفلًا من الفقيرات الكثيرات، اللاتي يحملن وهن غير قادرات على إعالة أطفالهن، ورغم أن مالينا تدرك جيدًا أن إجراءات التبنى يشوبها الكثير من الشبهات غير القانونية، تغلبها رغبتها في التبني والأمومة للمضى قدمًا في الأمر، ما

تتجه ماليناً إلى القرية وحدها، لرفض زوجها ما تفعله، فتقابل الطبيب كوستاسDaniel Araoz دانيال أروز، الذى اتفق معها على الأمر، وأخبرها بأن مارسيلا على وشك الوضع، وبالفعل تلد وتظن مالينا أنها حصلت على الطفل، ولم يبق سوى إجراءات التبنى، لتكتشف أنها ضالعة في مستنقع موحل لتجارة الأطفال، حينما يبتزها أحد أقارب مارسيلا، مدعيًا أن زوجها دهس أحدهم في البرازيل وسنجن، وعليها أن تساعد الأسرة بعشرة آلاف

وهنا باتت أمام خيارين: إما العودة إلى موطنها بيونيس أيرس من دون الطفل، وإما دفع العشرة آلاف دولار، وتأخذ الطفل معها، أي أن الأمر تحول إلى صفقة مالية، ما يجعلها تثور غاضبة عليهم جميعًا، وتقول لهم: إنها لم تأت إلى هنا لشراء طفل، بل لتبنيه، وأنهم لم يتفقوا على ذلك من قبل، لكن القريب يُصر على دفعها المبلغ كما يخبر ها أيضًا بأنها لا يمكن لها استلام الطفل، الا أذا

كان زوجها موجودًا. تفكر مالينا مليًا في الأمر، وتمنعها أخلاقياتها من المضي قدمًا في صفقة غير أخلاقية، لكن الطبيب كوستاس يحاولُ اقناعها بقوله: "هل تظنين أنني أفعل ذلك من أجل المال فقط؟ أرى الأطفال يموتون في المشفى. الفقر هو أكبر مأساة على الدوام يا دكتورة، هنا وهناك وفي كل مكان". ولأنها ترغب فعليًا في الطفل تتأثر بما قاله، فتُعيد التفكير في الأمر، وتحاول إقَّناع زوجها بإعطائها الأموال، لكنه يؤكد لها أن هذا ابتزاز، وأنها وقعت في عصابة للمتاجرة بالأطفال، وإذا دفعت لهم اليوم لن يكون هذا هو نهاية ابتزازها من قبلهم، لكنها تُصر وتخبره بأنها لن تعود من دون الطفل، فيرضخ لرغبتها ويذهب إليها.

تظن مالينا أن الأمر قد انتهى عند هذا الحد، ثم تكتشف أن إجراءات التبنى تنتهى فقط من خلال ادعاء زوجها أن الطفل ابنه البيولوجي، حينما تخبرها الممرضة: ستسجلين الطفل باعتباره ابن زوجك ومارسيلا، ثمرة علاقة خارج الزواج، ستذهبين إلى المحاكم في بيونيس أيرس بعد عامين لتسجليه باسمك، مقابل الوقت الذي مضيته لرعايته وحمايته".

هنا تشعر بأن الأمور تتعقد أكثر مما ينبغي، وأنها تدخل في متاهة غير قانونية وغير أخلاقية مُحاطة بالكذب والتواطق من الجميع، فتضطر للموافقة حينما تخبرها الممرضة: "إذا رفضت ولم تأخذيه، فهناك أزواج كثيرون ينتظرون دورهم!".

بات اتخاذ القرار يخص مالينا وحدها، بعدما أصبح الأمر واضحًا تمامًا، فإما الدفع والموافقة على شروطهم غير القانونية، وإما العودة من دون الطفل؛ لذا ستضطر للمو افقة صاغرة على كل ما يطلبونه.

يصل ماريانو Claudio Tolcachir زوج مالينا إلى القرية ومعه المبلغ المطلوب، ليُفاجأ بأنه يجب تسجيل الطفل باسمه، باعتباره الأب الحقيقي له من علاقة غير رسمية، وأمام إلحاح الزوجة يرضح ويدخل الدائرة، لا سيما بعدما رأى الطفل وشعر بتعلقه به مثلها.

أثبت لنا المخرج دييجو ليرمان قدرته على إدارة الفيلم في العديد من المشاهد، ولعل مشهد خروج مارسيلا، الأم البيولوجية، حاملة الطفل من المستشفى لتسجيله، كان من المشاهد المهمة والمفصلية والمؤثرة في الفيلم، حيث رفضت رفضًا قاطعًا حمل الطفل بين يديها أو النظر إليه، بينما هي تبكي قائلة: "هذا غير عادل، لا أرغب في حمله". بينما مالينا ترجوها أن تحمله أثناء الخروج والتسجيل حتى لا تثير الشبهات حول إجراءات التبني. هذا المشهد الذي أدته الممثلة يانينا أفيلا، كان من المشاهد القوية التي برعت في أدائها؛ لرفضها الصارم مجرد النظر للطفل أو حمله، حتى لا تتعلق به، خاصة أنه سيفارقها بعد لحظات الى غير عودة، ولعل مشهد حملها للطفل بعد إرغامها والخروج به من المشفى كان معبرًا، حيث تحمله وكأنه لا يخصها، غير راغبة في النظر إليه، حتى لا تتعلق به، وتتراجع عن الصفقة التي ستكفل استمرار الحياة والحصول على المال.

يؤكد لنا الفيلم تواطؤ المجتمع بالكامل في هذه القرية على مخالفة القانون والمعايير الأخلاقية، وهو ما تورط فيه كل من مالينا وزوجها ماريانو، فالمحامية والطبيب، والممرضة، والموظفون الذين يقومون بإنهاء إجراءات التبني، والأم الحقيقية وأسرتها، كلهم لهم نصيب من هذه الصفقة، التي تتم، وجميعهم سينالون قدرًا من المال المدفوع في الطفّل، أي أن المجتمع بالكامل بات يتاجر في الأطفال ويساعدهم في ذلك من يقوم بالتبني، الذي يصبح شريكًا ضالعًا في الجريمة التي يسببها الفقر الذي يعاني منه المجتمع.

على الملجأ لا تصدقها تطلب منها الانتظار حتى تتصل بنتهى الزوجان من إجراءات التبنى، ويتجهان للعودة الى بيونيس آيرس مطمئنين، ومعهما الطفل، فيفاجآن في الطريق بنقطة تفتيش، ما يجعلهما خانفين؛ لأنه إذا المخالفات القانونية. كان بالفعل الأب البيولوجي للطفل فأين الأم البيولوجية، ولِمَ ليست معهما؟ وحينما تقول له مالينا: "سنخبرهم أنها في المشفى وستلحق بنا"، يقول لها: "هل تعتقدين أن الشُّرطة ستصدق ذلك؟"، كل من كانوا في القرية متو اطنين فيما حدث، ويعرفون أنه ليس قانونيًا، تفكر

مالينا في رشوة الشرطة لكن الزوج يرفض تمامًا حتى

لا يتورطًا في المزيد من المشاكل، فتخفى الطفل أسفل

الكرسى الخلفى للسيارة وتغطيه وتضع فوقه القفص

حينما توقفهما الشرطة يستمعون إلى صوت في خلفية

السيارة، ويكتشفون الطفل، بما يؤدي إلى اعتقالهما.

ربما كان الحوار الذي دار بين الزوجين في الاحتجاز

من النقاط المحورية والمهمة في أحداث السيناريو،

وتوضيح العديد من الفجوات، فنحن لا نفهم سبب تشبث

الزوجة بالطفل، واستماتتها عليه بهذا الشكل، لكن حينما

يثور الزوج عليها بسبب توريطهما في الأمر وتقول له:

"أنت تلومني على موت ابننا"، فيرد عليها: "ماذا؟ لقد

ولد ميتًا، لم أقل أبدًا إنها غلطتك، كنا سيني الحظ، هذا كل

ما في الأمر". هذا نفهم السبب الرئيس لأفعال الزوجة،

أي أنها تتعلق تعلقًا مرضيًا بتبنى الطفل، رغم مخالفتها

أُخُلاقياتها والقانون، لظنها أن الزوج يلومها على موت

طفلهما، ما يُفسر إصرارها منذ البداية على التبني، رغم

أنه يبدو- من خلال سلوكها- لنا أنها لا توافق على ما

خرج الزوجان من الاحتجاز، ويتم توقيف الطبيب

والمحامية عن أي إجراءات تبن مرة أخرى، ويذهب

الطفل إلى أحد الملاجئ، وبينما نرى مالينا في سيارتها

عائدة إلى بيونيس آيرس وحيدة، تتوقف فجأة، لتعود

تذهب إلى الملَّجأ وتدعى أنها قد أرسلتها المحكمة لرؤية الأطفال في الملجأ والأطمئنان عليهم، ولأن المشرفة

مرة أخرى إلى القرية، وقد عزمت على أمر ما.

تفعله في قرارة نفسها.

المدينة في الصحراء في بيت من أعواد النخيل وأبواب من الصفيح، حيث يصور المخرج حياة مارسيلا غير الآدمية، التي لا يمكن أن تُحتمل، لكن مارسيلا فور رؤيتها تطلب منها الذهاب، لكن مالينا ترجوها أن تدخل للتحدث إليها، وفي الداخل تحكى لها ما حدث، وتخبرها بأنها لم يعد لها من الممكن أن تعود بالطفل معها، كما أنها لم تستطع ترك الطفل في الملجأ، ومن ثم سرقته وعادت به إليها؛ لأنها الأولى به من الآخرين.

ترفض مارسيلا رفضًا تامًا أخذه قائلة: "أنت ترين كيف أعيش، لا مكان هنا لطفل جديد"، فتحاول مالينا الاقتراب منها ووضعه بين يديها؛ لتتلقاه الأم على مضض، وتبدأ

كأن مشهد تناول مارسيلا طفلها والانطلاق به خارجة بنما تقف مالبنا دامعة متأملة لهما

الفيلم الأرجنتيني، نوع من الأسر -A Sort Of Fam على كل المثل، من أجل المال فقط.



بالمحكمة وتتأكد من الأمر. توافق مالينا وترى الطفل فتأخذه وتهرب به مورطة نفسها أكثر في المزيد من تتجه بالطفل إلى أمه مارسيلا، التي تسكن على حدود

من العشبة الصفيح إلى الصحراء، وتحركها ذهابًا وإيابًا بشيء غير قليل من القلق والتردد بين مشاعرها كأم ترغب في الحصول على طفلها والاحتفاظ به، وبين رفضها أخذه مرة أخرى بسبب الفقر الشديد، وعدم قدرتها على إعالته من المشاهد المؤثرة في الفيلم الذي يتحدث عن جريمة الفقر في حق الجميع، بمن فيهم الأمهات اللاتي يبعن أطفالهن لعدم القدرة على الحياة، ومن ثم تستسلم مارسيلا وتُخرج ثديها للطفل لترضعه،

ily، من الأفلام المؤلمة القاسية والصادقة، نجح مخرجه في عرض الفقر، وما يؤدي إليه من التجارة بكل شيء، محذرًا من العوز الذي يُفضى إلى تشوهات نفسية ومجتمعية، تؤدى للتجارة في الأطفال باسم التبني، وتكوين شبكات من المافيا، التي تكون مستعدة للقضاء

<u>ل</u> نا 2019

# COMICS کومیکس

# ملف خاص

حوّل البشر- في العصور الغابرة-أحلامهم ومخاوفهم لآلهة وأبطال، حكوا عنها الأساطير والملاحم، ورسموها ونحتوها على كل شيء تقريبًا، من الخلى الدقيقة الصنع وحتى الجداريات الصخرية العملاقة، نحن لم نختلف كثيرًا، ما زلنا نحول أحلامنا ومخاوفنا لآلهة وأبطال، الكوميكس هي ملاحمنا، كما كانت الجداريات ملاحم القدامي، الكوميكس هي ملاحمنا وأساطيرنا

تعد القصص المصورة- المعروفة شعبيًا باسم

(الكوميكس)- بأنواعها وأنماطها العديدة من أهم وسانط التعبير والمواد المنشورة في العالم كله تقريبًا، وتمثل أحد أقوى روافد الثقافة الشعبية وانعكاساتها في الولايات المتحدة وأوروبا واليابان وكوريا، حيث قواعدها الأكثر

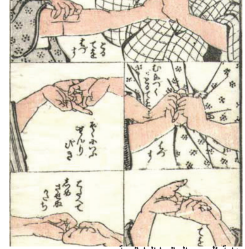
ومن العجيب أن هذا الوسيط الأدبى والفنى المهم لم يلق حظًا يذكر في الشرق الأوسط، فإذا بحثت طويلًا وعميقًا في تاريخ المنشورات بالعربية، تجد بضع تجارب هاوية لفنانين محترفين، وأخرى احترافية لفنانين هواة ظهرت في السنوات الأخيرة واختفت فوريًا تقريبًا-عمومًا تتراوح تجربة الكوميكس العربية بين فرادة بيضة الديك وندرة أسنان الدجاجة، فهي لا تمثل وجودًا معتبرًا يستحق عناء نقده أو تتبعه، خصوصًا أن النوادر القليلة المتباعدة زمنيًا والفقيرة طباعيًا في أغلبها تتمتع فعلًا بقدر لا تستحقه من الكتابات والتأريخ، وعليه فيمكننا بضمير مستريح أن نتجاوزها إلى رحابة الكون الهائل

امتلك البشر القدرة على قص الحكايات قبل اختراع اللغة، كما سعوا لتدوينها قبل قرون طويلة من اختراعهم أول الحروف المكتوية، وقبل اللغة امتلكوا الرسم، التصوير أو ما يترجم أحياتًا (الصباغة) وتعنى الصور المرسومة والملونة، لذلك رسموا، ملأوا حوائط الكهوف وأسطح الأحجار بالرسوم، لم تكن تلك لوحات تزيينية، بل قصص مصورة ترصد لحظات متتالية من حدث يومي أو موسمي في حياة هؤلاء البشر القدامي، فهم يرسمون قطعان حيوانات الصيد، ثم الصيادين يرصدونها، ثم يهاجمونها، وأحداث الصيد نفسها، ثم جمع الفرانس ورد المفترسات الطامعة، في صور متتالية تحكى تتابع أحداث عبر زمن، ما يمنح الرسوم القديمة حيويتها الفائقة.

وحين امتلكوا ناصية اللغة، وأتقنوا اختراعهم للحرف المكتوب، بقيت الصور المتتابعة تمثل (وسيطًا) شديد الأهمية والإشباع لرغبتهم في التسجيل، ونرى ذلك على رسوم المعابد والبرديات في مصر القديمة، حيث الصور متعددة لأنشطة تتوالى مكونة لقطة مجمدة في الزمن، بينما تضيف الكتابة شروحًا وتعليقات، بل وتسجل الحوار ما بين الشخصيات المرسومة.

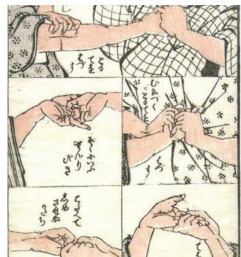
ارتبط التصوير بالكتابة منذ تبنت أوروبا المسيحية بالقرنين الرابع والخامس الميلادى الشكل المعاصر للكتاب (صفحات متطابقة الحجم مجموعة ما بين غلافين)، فكانت الكتب دائمًا مصورة، مرسومة وملونة، الكتب الدينية، والعلمية والأدبية، الشرق المسلم لم يكن استثناء، فأنتج العشرات من الكتب المرسومة والملونة، خاصة العلمية وكتب الملاحم الأدبية، حتى كتب السيرة الدينية تزينت في فارس برسوم رشيقة متقنة متجاوزة التحريم الديني للتصوير، ولقرون تزامل بين دفتي الكتب: النص والرسم، الكتابة والتصوير، إلا أن (الكوميكس) ليست مجرد صور مصاحبة للنص.

التاسع عشر، والتي كانت على شكل شريط من الرسوم فليست كوميدية، بل تغطى كامل مجال الإبداع الأدبي من إلى الأعمال التسجيلية الواقعية، ومن الدراما السياسية والفلسفة والروحانيات وطبعًا القصص الخيالية



### ماذا تعنى الكوميكس؟

ما يبدو بأن الجميع يفهمون معناها فإن تنوع الأشكال والأنماط وتفرد الإبداعات، يجعل وضع تعريف محدد الفكاهي أو الكوميدي، وترجع التسمية للقصص الفكاهية تقدم أقصوصة صغيرة أقرب للنكتة، أما الكوميكس حاليًا أقصاه لأقصاه، من القصص الجنسية وحتى الدينية، ومن استلهام القضايا الاجتماعية والدعاية السياسية إلى القصص الرومانسية، مرورًا بالرياضة والاقتصاد،



يوجد دائمًا جدال واسع في تعريف (الكوميكس)، ورغم أمرًا شديد الصعوبة، حتى الاسم نفسه يحمل إشارة غير صحيحة، فكلمة COMICS الإنجليزية تعنى العمل التي كانت تنشرها الصحف الأمريكية منذ أواخر القرن

العربية)، إضافة طبعًا لكتاب الكوميكس أو ما يعرف ببساطة باسم مجلة الكوميك أو مجرد كوميك. ظهرت أنماط جديدة منذ نهاية القرن العشرين أكبر في عدد الصفحات، مثل الرواية المصورة أو الرواية الجرافيك، وألبوم الكوميك - وهو نمط أوروبي ظهر بعد الحرب العالمية الثانية- لتتحول من طباعتها عادة بحجم

والأساطير والخيال العلمي والرعب، باختصار فإنها لم

تترك موضوعًا قصصيًا أو فكرة إنسانية لم تتعامل معها

وتبدع فيها، رغم استمرارها في حمل الاسم القديم الذي

وكما دخل الاسم من الانجليزية للعربية، فهو مستخدم

كذلك في كل من الروسية والألمانية، بينما يطلق عليها

bandes dessinées في الفرنسية/ البلجيكية، واسم

مانجا Manga باليابان، أما في كوريا فتحمل اسم

ورغم كل ذلك فهناك تعريف مرن وواسع لحد كبير،

الكوميكس وسيط يستخدم للتعبير عن الأفكار عبر

الصور الثابتة، ويصاحبها غالبًا نص مكتوب أو غيره

من المعلومات البصرية، وعادة ما تتخذ الكوميكس شكل

تتابع متجاور من اللوحات المرسومة، كثيرًا ما تحتوى

كذلك عناصر نصية مثل بالونات الحوار، والتعليقات

والحوار الذي لا يحتوى كلمات، كأصوات الضحك أو

الصراخ أو أصوات الحيوانات...إلخ، والتعبير بالكتابة

عن الموثرات الصوتية، وغيرها من المعلومات، ويعد

حجم وترتيب اللوحات أو الصور في الصفحة أساسيًا في

وأكثر وسائل الرسم استخدامًا هو طريقة رسم الكارتون

والرسوم التوضيحية (ما يسمى اختصارًا الكاريكاتيرية)،

وهو تبسيط الأشكال إلى خطوط خارجية محددة للرسم

قد تملأ بالألوان أو تترك بلون واحد، مع خلق الاحساس

بالظل عبر الخطوط أو التنقيط أو المساحات الداكنة

المصمتة، طبعًا غالبًا ما يعمد الفنان للمبالغة في الملامح

أو الأشكال لتدعيم الحالة الدرامية، لكن ذلك لا يعنى أنه

توجد أنواع شائعة من الكوميكس، منها: شريط الكوميك:

قصة قصيرة فكاهية تُنشر على شكل شريط وسط

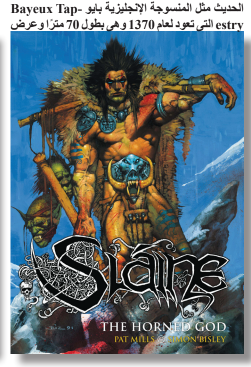
الصحف، والكوميك السياسي أو التحريري، الذي يحمل

رؤية الفنان السياسية (الكاريكاتير كما يُسمى بالصحافة

لتحديد ما هي (الكوميكس)، وهو:

طريقة الحكى وتقديم القصة.

يسعى للفكاهة أو إثارة الضحك.



التابلويد للطباعة بحجم أصغر مع غلاف مقوى فرنسا

أو عادى، ونمط tankobon في اليابان، وهو عبارة

عن كتاب كوميك منفصل وغير مرتبط بسلسلة دورية

مثل مجلات المانجا التقليدية، أصبحت هذه الأشكال أكثر

شيوعًا وشعبية، إلى حد أن الروايات الجرافيك، تمثل

الكم الأكبر من إجمالي مطبوعاتها ومبيعاتها بالولايات

المتحدة، ومع القرن الواحد والعشرين ظهرت الكوميكس

بشكلها الرقمى، وإن كانت لا تتعدى 10% من حجم

المنتج، فالغالبية الساحقة من القراء تفضل الكوميك

تنقسم الكوميكس إلى ثلاث مجموعات ثقافية متمايزة:

الأمريكية واليابانية والأوروبية (تحديدًا الفرنسية/

بلجيكية)، شهد كل منها بداية ومسارًا مختلفًا مميزًا له،

فبينما تعود جذورها الأوروبية إلى أعمال السويسرى

رودلف توبفلر Rodolphe Töpffer في بداية تعود

إلى عام 1827، فقد بدأت الأمريكية مع شريط الكوميكس

(الولد الأصفر) الذي كان يرسمه ريتشارد ف أوتكالوت

Richard F. Outcault بالصحف منذ تسعينيات

القرن التاسع عشر، وإن كان كثير من المؤرخين

الأمريكيين يعترفون بأسبقية توبفلر عليه، فيما تمتعت

اليابان بتاريخ عريق جدًا من الرسوم الكاريكاتورية

والكارتونية، وصولًا لمرحلة ما بعد الحرب العالمية

الثانية، وظهرت المحطة الأهم بتاريخ الكوميك الياباني

على يد فنان اللوحات المطبوعة بالقالب الخشبي -uki

vo-e هوكوساي Katsushika Hokusai الذي روج

لتعبير (مانجا) المستخدم لوصف الكوميكس والكارتون

الياباني، أما الأب الحقيقي للكوميكس اليابانية بعصر ما

بعد الحرب العالمية الثانية فهو أوسامو تزوك الذي أطلق

تلك المسارات الثلاثة المتمايزة التقت أواخر القرن

العشرين عند المرحلة الأكثر نضجا بالكوميكس، وهي

القصة بحجم كتاب، الذي أطلق عليه (ألبوم الكوميكس)

بأوروبا وtankōbon في اليابان ورواية الجرافيك أو

يرى مؤرخو ومنظرو الكوميكس- خارج نطاق هذا

التصنيف أصولًا لهذا الفن بداية من لوحات الكهوف

القديمة بجنوب فرنسا، والجداريات المصرية وأعمدة

تروجان الرومانية، وصولًا لأعمال أكثر قربًا من مفهومنا

الرواية المصورة في البلدان الناطقة بالانجليزية.

رواجها الكبير بأعماله المتنوعة.

المطبوعة على الرقمية.

# دائمًا وإن لم تطلق عليه هذه التسمية.

حجم طباعتها في العالم تُطبع الكوميكس بعدة أنماط شبه مستقرة، الأول: كراس الكوميك (الاسم باللاتيني) وهو يصدر دوريًا ويحوى قصة واحدة، غالبًا ما تكون جزءًا من سلسلة طالت أو قصرت أجزاؤها، وفي الأمريكية يتراوح عدد الصفحات بين 40-20 صفحة، بينما ينشر الفرنسيون كراسات تحت اسم (ألبوم كوميكس) بعدد صفحات يدور حول 70 صفحة، ويفضلها الفرنسيون بغلاف مقوى، بينما يفضل اليابانيون عددًا أكبر من الصفحات قد يصل حتى 100 في الكراس الواحدة

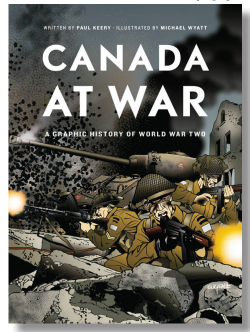
50 سم، وتحكى الأحداث التي أدت لغزو وليم الفاتح دوق

نورماندي لإنجلترا وأحداث ذلك الغزو، كما تعتبر لوحات

الطباعة بالخشب المحفور العائدة للقرن الـ15 نوعًا أوليً<mark>ا</mark>

منها، وحتى لوحة مايكل أنجلو (الحساب الأخير) بكنيسة

سستينا تُعد كوميك وغيرها، الحقيقة أن البشرية أنتجته



لفن القصص المصورة في العالم.

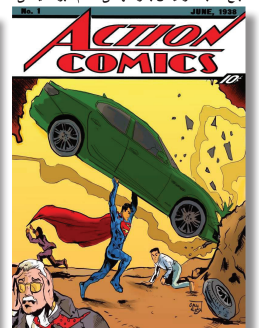
الثاني: مجلة الكوميكس، أو مختارات الكوميكس وهي مطبوعة دورية تتميز بضمها قصص كوميك من عدة قصص مسلسلة مختلفة تضمها معًا في (مجلة)، ويتراوح المنشور فيها بين القصص الأقصر من أن يتم نشرها مستقلة في كراسة كوميك إلى فصول من كتاب كوميك كبير (رواية)، يمكن أن تصدر فيما بعد ككتاب مستقل.

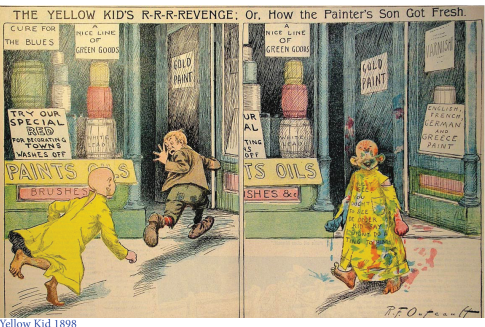
الثالث، الأحدث ظهورًا والأكثر أهمية من حيث حجم المطبوع والمبيعات: هو (رواية الجرافيك) أو الرواية المصورة، ومرة أخرى سيكون من الصعب وضع تعريف محدد لماهيتها، لكن المقصود عادة هو مطبوعة قائمة بذاتها وليست جزءًا من مسلسل في حجم كتاب، البعض يحصرون استخدام اسم (رواية الجرافيك) لوصف القصص الأكثر طولًا (المكونة من عدة آلاف من الكلمات)، في المقابل يستعملها البعض كمرادف للكوميك أو كتب الكوميكس عمومًا، والبعض يستخدمون التعبير لوصف الكتب السميكة الحجم (ذات الكعب المربع)، حتى لو كانت مجرد تجميع لعدة قصص كوميك قصيرة، بينما استخدم بعض الكتاب والرسامين التعبير لتمييز أعمالهم بعيدًا عن الاحالة السلبية ثقافيًا لتعبير (كوميكس) التي تعني شعبيًا مطبوعات خفيفة موجهة لتسلية الأولاد والبالغين الأقل ثقافة، أو لمنح تلك الأعمال طابعًا أرقى، والحقيقة أن الرواية الجرافيك تختلف عن كراسات الكوميكس من حيث حجم المطبوع، ونوايا المنتجين.

يفضل بعض العاملين بمجال الكوميكس عدم استخدام التعبير ككل، ومن النقد الموجه له أنه يستبعد الأعمال غير الروائية مثل الكوميك الذي يقدم مادة صحفية أو سيرة لشخصية أو توثيقًا تسجيليًا أو تاريخيًا، ويرى آخرون أن التعبير نفسه قد أصبح شديد الاتساع، ويشمل تقريبًا كل محتوى ممكن، فأصبح بلا معنى.

وبغض النظر عن كل هذه الاختلافات، فُقد بدأت رواية الجرافيك اجتذاب الاهتمام بعد نشر ويل أيسنر عمله (عقد مع الله- A Contract with God) عام 1978 مطلقًا عليه اسم رواية مصورة، وهو التعبير الذي اشتهر عالميًا بعد النجاح التجارى الكبير لروايات مصورة مثل: The Dark Knight Re-3 Maus Watchmen turns صدرت جميعًا بمنتصف الثمانينيات، وبحلول القرن الـ21، أصبحت الرواية المصورة هي الرقم الأهم بصناعة الكوميك، كما ذكرنا سابقًا.

تُباع أغلب الكوميكس بأنواعها في العالم عبر ما يسمى



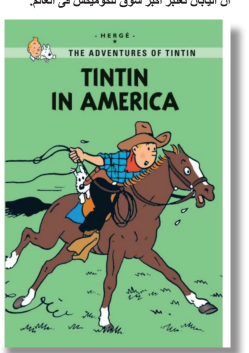


(السوق المباشر)، وهي متاجر متخصصة في بيعها،

سُواء المادة المطبوعة أو الإكسسوارات المرتبطة بها (بوسترات، تذكارات، تماثيل. إلخ)، هو موقع تحتله تلك tors فقد باعت 89.44 مليون نسخة كوميكس عام المتاجر منذ السبعينيات كالمنفذ الرئيس لبيع الكوميكس، حتى مع شيوع بيع الكتب عبر الإنترنت، فخلال عام قد نرى هذه الأرقام ضخمة نوعًا ما، لكنها تبدو بانسة 2017 سجلت مبيعات الكوميكس في أمريكا الشمالية ما قيمته مليار و15 مليون دولار- أقل بـ70 مليون دولار عن مبيعات -2016 وتجاوزت مبيعات متاجر 2016 بلغت مبيعات أهم خمسة عشر (ألبوم كوميكس)-الكوميكس نصف إجمالي المبيعات بقيمة 515 مليون دولار، تلتها مبيعات مصادر بيع الكتب الأخرى (سلاسل المتاجر الكبرى، البيع عبر الإنترنت، متاجر الكتب غير المتخصصة ومعارض الكتاب) بقيمة 400 مليون دولار، بينما لم تتجاوز مبيعات التحميل بصيغة رقمية 90 مليون دولار، وفي النهاية بلغت مبيعات أكشاك الصحف

> والاشتراكات السنوية 10 ملايين دولار فقط. و احتلت الرو إيات المصورة (الجرافيك) الصدارة المطلقة-من حيث المبيعات النوعية ـ بمبيعات 570 مليون دولار، بينما بلغت مبيعات كراسات الكوميكس الدورية 355 مليون دولار، ولم تتجاوز مبيعات الرقمية \_ كوميكس لا تُطبع بل تباع بصيغة رقمية فقط 10 ملايين دولار، أما

ألف نسخة في فرنسا فقط، وبلغ حجم الطبعة الأولى من ألبوم إستريكس وأوبليكس- أشهر شخصيات الكوميك الفرنكوفونية مطلقًا خمسة ملايين نسخة صدرت نوفمبر هذا العام، وحتى الأرقام الفرنسية الكبيرة تتقرم مقارنة بأرقام مبيعات اليابانية (المانجا)، التي تمثل ثُلث إجمالي سوق الكتب والمجلات باليابان، برقم مبيعات سنوى يبلغ 10 مليارات دولار أمريكي، ويباع باليابان سنويًا حوالي ملياري نسخة مانجا، ما يعني أنها تمثل %40% من إجمالي مبيعات الكتب والمجلات باليابان، والحقيقة أن اليابان تعتبر أكبر سوق للكوميكس في العالم. HERGÉ -**TINTIN** 



عن حجم السوق كعدد نسخ، فطبقًا لتقرير عملاق توزيع

الكوميكس بالعالم -Diamond Comic Distribu

2017 وهو رقم أقل قليلًا من مبيعات 2016 التي بلغت

- باعتراف الأمريكيين أنفسهم - مقارنة بأرقام مبيعات

الكوميكس الأوروبية، يكفى الإشارة إلى أنه في عام

التعبير الأوروبي عن كراسة الكوميكس- مليونين و 821

لكن من يشترى كل تلك الكوميكس والمانجا والـ **?bandes dessinées** الحقيقة التي يعرفها كل من له علاقة بالكوميكس

أنها ليست موجهة أساسًا للأطفال أو الصغار عمومًا، فرغم أن أغلبية القراء- %60 منهم يقرون أنهم بدأوا قراءتها في سن أقل من تسع سنوات، إلا أن متوسط عمر أغلبية القراء حاليًا بالولايات المتحدة يقع ما بين عمر 30-20 عامًا، ومتوسط عمر القارئ الأمريكي فى العموم يتجاوز الثلاثين، فهى وسيط يتوجه أساسً لقارئ بالغ، بل ويقترب من متوسط العمر، وقليلة هي الكوميكس الموجهة للأولاد تحت عمر 15 عامًا، لأنهم لا يمثلون حجمًا معتبرًا من القراء، وهي أزمة حقيقية تواجه الصناعة الأمريكية، فقلة القراء من الأطفال والأولاد الصغار تعنى أنه لا مستقبل لها على المدى المتوسط، فهي لا تجتذب قراء جددًا، مع الوضع في الاعتبار إحصاءات مقلقة مثل أن 13% من القراء فقط بدأوا قراءتها في عمر -15 29 عامًا، و%1 فقط بدأوا في عمر 59-30 عامًا.

الوضع في اليابان أفضل كثيرًا، حيث يأتي قراء المانجا (الكوميكس اليابانية) من مراحل عمرية مختلفة، وهناك نوعان متمايزان من المانجا (shonen manga) وهو موجه للأطفال والأولاد حتى عمر 18 عامًا، و(seinen manga) وهو يستهدف القراء في المرحلة العمرية 30-18 عاما، ويعد %40 من قراء المانجا هم في

الثلاثينيات من العمر. فيما يتميز المستهلك المعتاد للكوميكس في فرنسا بأنه في عمر 41 سنة ويتمتع بدخل أعلى من المتوسط النساء هنا أكثر استهلاكًا من أمريكا- وهو يستحق المزيد من القاء الضوع عليه، فحسب التقديرات فانه يشتري كتبا أخرى في %97 من الحالات، بما فيها الروايات النصية المعتادة، ويقتنى الفرنسى بشكل عام متوسط 19 كتابا سنويًا منها خمسة كوميكس، وعموما فإن كتابًا من بين كل أربعة كتب كوميكس تباع في فرنسا تشتريه امرأة متوسطة العمر، بينما تهتم الشابات بالمانجا اليابانية أكثر

في مصر والمنطقة الناطقة بالعربية، وحتى يحين هذا الوقت، فإننا مدعوون لرحلة في واحد من أكثر العوالم الإبداعية سحرًا وتنوعًا وإثارة.

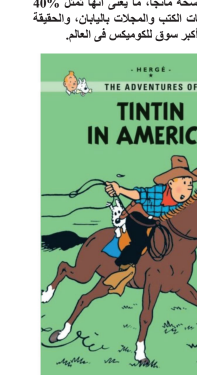
ما أهم الشركات المنتجة للكوميكس بالعالم؟ أهم المبدعين؟ الكتاب، الرسامين؟ ما مستقبل الكوميكس مع دخول هوليوود بثقلها لتقديم شخصيات الكوميكس سينمائيا؟ كيف يبدو عالم الكوميكس من الداخل؟ الخطوات الانتاجية، العملية الانتاجية نفسها؟ كيف غيرت Underground comics شكل عالم القصص المصورة؟

من الكاتب الذي استطاع منفردا انقاذ صناعة الكوميكس الأمريكية من الاضمحلال؟ هذه قصص لأعداد قادمة، والآن وقد تجهزتم بعجالة مختصرة عن عالم الكوميكس. لنحلق مباشرة في هذا الكون الفسيح الرائع.

> من الكومبكس الفرنسية، فالفرنسيات في عمر 29-15 یشترین \_ کمعدل - 8 کتب مانجا مقابل کل 3 کومیکس فرنسية، بينما تميل الفرنسيات في عمر 50 عامًا فما فوق للكوميكس الفرنسية التقليدية، وعمومًا فإن %50 من مشترياتهن جميعا هي لآخرين وليس لهن شخصيًا تمثل الكوميكس أيًا كان الاسم الذي يطلق عليها رافدًا ثقافيًا مهمًا وجزءًا كبيرًا من صناعة الطباعة والنشر في بعض من أهم دول العالم من حيث كم الإنتاج المطبوع، وكوسيط إبداعي هي تربط بين عدد من المبدعين مختلفي المجالات للعمل معًا لإنتاج عمل واحد، ربما سنحتاجً وقتًا طويلًا حتى يجد هذا الوسيط الإبداعي أرضًا خصبة

العالم هي سوبرمان، التي صدر منها 14,568 عددًا منذ عام 1938 وحتى الآن، وبيع منها 600 مليون نسخة. أكثر مجلات الكوميكس مبيعًا في العالم هى: Weekly Shonen Jump الأسبوعية اليابانية، صدر منها 2,406 أعداد، منذ إطلاقها عام 1968، وبيع منها 7,5 مليار نسخة

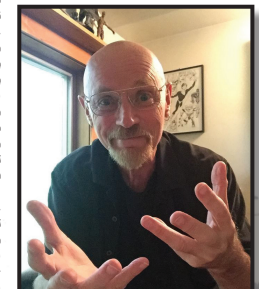






أول ظهور لسوبر مان 1939

Caffein ٦ ٦, 2019



حيم ستارلين، كيف بمكننا تلخيص حياة ميدع يهذا الحج والتنوع والتأثير؟ 46 عامًا من النشاط المكثف معالد الكوميكس، كمؤلف ورسام ومُحبر ومُلون ورسام أغلقة عمل فيها بالتوازي مع عملاقي الكوميكس الأمريكية مارفل وDC، والعديد من الناشرين المستقلين، أنتج سلاسل كوميكس وروايات وسلاسل روانية، بل امتد إبداعه لخارج منطقة الكوميكس، ليشارك زوجته الروانية دياتاً جرازيوناسDaina Graziunas في كتابة أربع روايات نُشرت بين أعوام 98 و 96، كما طور عديدًا من الشخصيات التي أبدعها غيره، وابتكر أكثر من أربعين شخصية كوميك مختلفة، لا توجد جائزة أو تكريم بعالم الكوميك الغربي لم يحصل عليه ستارلين أو يرشح له، وما زال فاعلًا ومبدعًا بقوة في عالم الكوميك بعمر 69 عامًا، وما زال هواة الكوميك ينتظرون بترقب وشغف التحفة التالية التي سينتجها قلمه أو فرشاته أو

يمتلئ بالشخصيات العظيمة والمهمة، بكتاب مبدعين، ورسامين عباقرة وناشرين تميزوا بالجراءة، قد لا يكون جيم ستارلين أعظمهم على الإطلاق، فلمَ اختياره ليكون أول شخصية نتحدث عنها من مبدعي الكوميكس الكبار؟! أولًا: يجب أن نستعرض كيفية العمل في مجال الكوميكس الأمريكي تحديدًا لنستطيع تقييم ستاراين تقييمًا حقيقيًا، فعادة ما تظهر الكوميك نتيجة التعاون بين فريق من -1 الكاتب أو المؤلف: وأحيانًا ما يسمى كاتب السيناريو،

يضع سيناريو القصة، ويحدد (الكادرات) المرسومة وما يحتويه كل كادر من حوار وحركة وشخصيات، ليتمكن الرسام من ترجمة النص إلى رسوم.

أشخاص مختلفين:

Inker "المُحبر": وهو الرسام المسؤول عن تحبير الرسم



وهو مؤلف القصة التي ستتحول لكوميكس، وهو الذي

ويمكنه أن يقدم قصته للرسام بأي قدر يشاء من التفاصيل، بما فيها الحوار المباشر مع الرسام لتدعيم تصوره للنص وتوضيحه، أو تقديم النص على شكل سيناريو مقسم لمشاهد، أو كرسم كروكي للصفحة، وتوزيع المشاهد فيها، والحجم المطلوب لكلّ مشهد.

-2 الرسام: وهو المسؤول عن تحويل القصة المكتوبة لرسوم، إلا أن هذه الوظيفة قليلًا ما يقوم بها شخص واحد، وهي غالبًا ما تُقسم إلى ثلاثة أدوار يقوم بها ثلاثة

Penciller "المخطط" \_ حرفيًا \_ (مستخدم القلم الرصاص)، وهو الفنان الرئيس في الكوميك، وعليه وضع الحالة البصرية الأساسية للصفحات، بما فيها تجديد موضع الكادرات ورسم الشخصيات والخلفيات، وإكمال العناصر البصرية للكادر المرسوم كالخلفيات وتعبيرات وجوه الشخصيات وأوضاعهم، وتحديد مناطق الظل والضوء بالرسم ومدى كثافتها، باختصار هو الرسام الأصلى الذي ينفذ العمل كله بالقلم الرصاص

كخطوط ومساحات

الرصاصى، وقد يقوم بتحسينه وتجويده، وهو يستخدم تقليديًا الحبر الهندى الأسود وقلمًا أو ليمكن تصويرها فوتوغرافيا أو طباعتها مع الحفاظ على درجة وضوحها.



فالتحبير مهمة تتطلب مهارة رسام حقيقي، وليس مجرد شخص يمر بقلم حير على خطوط من الرصاص، لكنه عمله في النهاية يعد تابعًا لعمل الرسام الأساسي للعمل. Colorist "المُلون": هو من يضيف الألوان، حتى نصل للشكل النهائي للعمل الفني للكوميكس، واختياراته من حيث درجات اللون وتأثيراته تضيف قدرًا غير قليل من المعنى والحالة للرسوم، ويمكنه أن يعمل بعدد من وسانط التلوين بدءًا من شرانط التلوين اللاصقة والألوان بأنواعها المختلفة، وصولًا للتلوين عبر الكمبيوتر، وفي هذه الحالة قد يعاونه فني متخصص لتسهيل استخدام

لمسؤول عن ملء بالونات الحوار ومستطيلات النص بالكتابة، وفي الكوميكس الغربية عادة ما يتم ذلك يدويًا، واختيارات الخطاط شكل وحجم الخط قد تتنوع ما بين شخصية وأخرى أو حالة وأخرى في نفس الكادر، وتعد جزءًا من بنية الشخصية وحالتها النفسية كما وضعها

والمحبر والملون، وتمتلك نخبة نادرة من المبدعين موهبتي الكتابة والرسم، وقليل منهم لديه القدرة على من الكتابة وصولًا للتلوين، ويعد جيم ستارلين أحد نخبة النخبة تلك، فهو مؤلف كوميكس ورسام ومحبر وملون، كوميك عديدة منفردًا، كل منها بمثابة عمل فني فردى يقوم به شخص واحد، معبرًا في كل تفاصيله عن موهبته

برامج مثل Photoshop. ويكتمل فريق العمل بالخطاط Letterer: وهو

وهذا التقسيم ليس صارمًا، فأحيانًا قليلة يكون الرسام هو نفسه المحبر، وحالات أقل يقوم الفنان بأدوار الرسام انتاج كتاب أو مجموعة كتب كوميك كاملة بمفرده، بدءًا فببساطة هو رجل يمثل فريق عمل كاملًا، وهو منتج كتب

ورويته الفنية نصًا ورسمًا. حرب وعلم نفس ورسوم: ولد ستارلين في 9 أكتوبر 1949، ويعد من مبدعي

الكوميكس، الذين نشأوا كمعجبين بنتاج العصر الفضى للكوميكس الأمريكية (منتصف الخمسينيات حتى 1970)، الذي شهد الرواج العظيم لشخصيات الأبطال الخارقين، و هو يردد في أحاديثه الصحفية، أنه قضى طفولته في ديترويت مولعًا بالكوميكس التي تنشرها مارفل من رسم العملاقين (جاك كيربي- Jack Kirby، وستيف ديتكو-.(Steve Ditko

اشترك في أواخر الستينيات في ح<mark>رب فيتنام كمصور</mark> جوى، هل كان لطبيعة خدمته بالقوات البحرية تأثير على إبداعاته فيما بعد؟ أن ترى شناعة الحرب من ارتفاع شاهق عبر عدسة الكاميرا، لا تلمسها مباشرة، بل ترى الصورة الكبيرة ككل؟ لم يتحدث أبدًا عن ذلك، ولا يمكننا سوى الاستنتاج أو التخيل.

بدأ نشاطه في مجال الكوميكس حتى قبل إنهائه فترة تجنيده عام 1971، فقام برسوم تخطيطية الأفكار عن شخصياته الأولى، وتابع إرسال قصصه ورسومه للناشرين الكبيرين مارفل و DC.

وفي أحد اللقاءات معه يقول، إنه كان في حالة مزرية بعد تسريحه من البحرية، يعانى من مزاج حاد متفجر، وتسيطر عليه فكرة كتابة ورسم أعمال كوميكس عظيمة، ومع كل ما كان يرسله بحثًا عن فرصة للنشر، لم يتلق سوى خطابات رفض، الواحد تلو الآخر، حينها عمل بأعمال متنوعة ومتفرقة فالتحق بكلية محلية لدراسة علم النفس، ما سيكون له تأثير مهم جدًا على مستقبله

نشرت له في عام 1972 DC قصتين قصيرتين مرعبتين، فقرر الانتقال لـ"نيويورك"، عاصمة الكوميك الأمريكية، ولدى وصوله اكتشف أن مارفل تفتح باب التوظيف، فلم يتردد في الالتحاق بفريق (مارفل -Mar vel)، ثانى عملاقين يسيطران على مجال الكوميكس الأمريكية، ليبدأ علاقة عمل متوترة ستستمر لأكثر من أربعة عقود، فيما يشبه علاقة زواج فاشلة يعجز طرفاها عن الانفصال التام

بدأ عمله كواضع للمسات الأخيرة finisher بسلسلة الرجل العنكبوت، ومنها انتقل لرسم ثلاثة أعداد من

حتى في أعماله داخل التيار الرئيس لنشر الكوميكس. لم يدم الانفصال الأول عن مارفل طويلًا، استرضته

الرجل الحديدي Iron Man، ليجد فرصته لإطلاق بعض من أهم شخصيات الكوميكس: ثانوس -Tha nos ودراكس المدمر Drax the destrover ومن ثم .Gamora ا لم يطلق شخصيات جديدة فقط، بل أطلق ما يسمى (عالم

مارفل الفضائي – Marvel Cosmos)، مؤسساً لتيار كامل من قصص الكوميكس وروايات الجرافيك، التي تدور أحداثها في الفضاء وعبر الكون، وما وراءه. لم يستمر طويلًا بالعمل على الرجل الحديدي، حتى

أعطيت له الفرصة لرسم العدد 25 من سلسلة كابتن مارفیل، التی جعلته فعلًا مشهورًا، وبدأت أسطورته كرسام وكاتب، ليتولى بعدها وضع الخط الدرامي للأعداد التالية، غازلًا قصته حول شريره الأثير ثانوس، الذي قدمه كذلك في عدد من اصدارات مارفل الأخرى، ومما يُلقى الضوء على طريقة تفكير ستارلين كمؤلف ورسام أنه ترك العمل في سلسلة كابتن مارفيل بعد انتهائه من تقديم ملحمة ثاثوس، هو كاتب وفي الأفكاره وشخصياته إلى حد تطويع سلسلة محورها بطل خارق لتقديم ملحمة

عن شخصية هو خالقها. هذا الميل الأصيل للولاء لمؤلفاته وأفكاره هو ما يميزه عن أغلبية كُتاب الكوميكس، ما جعله ينفصل عام 1974 عن مارفل، كأول خروج له من الشركة، الذي سيتكرر في علاقته المتوترة بها طوال عقود، حيث سيتكرر ذلك الخروج لخمس مرات أخرى، ليتجه للعمل مع الناشرين المستقلين خارج التيار الرئيس (الناشرين Marvel و DC)، ليمكنه تحرير إبداعه ككاتب ورسام من القيود المستقرة بالتيار الرئيس لصناعة الكوميك الأمريكية والخاضعة لمعايير جهاز الرقابة الذاتي لناشري الكوميكس (هيئة مواصفات الكوميكس)، فقدم مجموعة من القصص لمجلة الكوميكس Star Reach، فأمكنه

طوال تاريخه كمؤلف للكوميكس، وظهر تأثيرها بقوة

تطوير أفكاره عن الخالق والموت والأبدية، وبلورة

مفاهيمه الفلسفية الأكثر عمقًا و تعقيدًا، التي ميزت أعماله

كأن قد بلور فعلًا القضايا والميول الأساسية التي ستبرز



الشركة ليعود ليعمل على شخصية ارتبطت بعدها به، وإن

لم يكن مبدعها الأصلي، شخصية (آدم وإرلوك)، ولعل

عمله عليها من أبرز نماذج عمق رؤيته الفكرية كمؤلف.

وارلوك Warlock هو شخصية ابتكرها في الستبنيات

عملاقا فن الكوميكس ستان لي وجاك كيربي، ككائن

بشري تمت هندسته جينيًا، قدمه ستارلين فريسة

للصراع الفلسفى والوجودى لكائن يمتلك قوى خارقة

متناقضة ومتصارعة، يخوض عراكًا داخليًا دائمًا حول

انطلق ستارلين بالشخصية ناسجًا حولها (كاتبًا ورسامًا)

قصة معقدة تدور أحداثها في الفضاء الخارجي، مناقشًا

زوايا روحية ونفسية عديدة لشخصية روانية جعلها

متعددة الأبعاد، ولم يفته دمج ثانوس في إطار هذه

القصة، لتلتقى الشخصيتان عدة مرات كشخصيات

يُعد عمله على شخصيتي كابتن مارفيل ووارلوك دليلًا

مهمًا على قدراته الإبداعية "كاتبًا ورسامًا"، فهو

لم يكتب ويرسم الشخصيتين فقط، بل أعاد إنتاجهما مطور هما لمستوى أبعد كثيرًا عما بدنا به، محولًا وارلوك

لما يشبه (المسيح) الفضائي المستعد للتضحية بنفسه

لإنقاذ الكون، وجاعلًا كابتن مارفيل شخصية ذات أبعاد

روحانية وميول استشهادية مع وعي كوني، بدلًا من

مقاتل فضائي، كمفهوم جديد يدخله لعالم الكوميكس، كما

يقرر الكاتب ومؤرخ الكوميكس (ليزلى دانيالز- Les

استطاع ستارلين في علاقة عمل قصيرة مع مارفل،

شملت العمل على شخصيتين، لم تتمتعا بحضور مميز

لدى القراء - أن يبنى لكل منهما قاعدة معتبرة من القراء

الموالين، بل بلغت قوة تأثير إبداعه أن مبيعات سلسلة

كابتن مارفيل انهارت بسرعة ووضوح حالما توقف عن

في هذا الوقت المبكر من مسيرته الطويلة بفن الكوميكس،

هويته و هدفه و معايير ه الأخلاقية.

رئيسية في قصص أخرى عديدة.

.(Daniels

حاصد الأرواح

العمل بها

بارجة الزايجوتيانس الفضائية

Caffein

عبر أعماله كلها، الموت والانتحار، كاختيارات ومصائر لشخصياته، تحسد الموت كشخص، قضابا ككينونة الدين والقدر، تجسيد المفاهيم التجريدية كالنظام والفوضى كشخصيات، الموت والفناء كمصير وقدر تتفاعل معه الشخصيات، وهو ما منحه وسط أقرانه اسم التدليل: حاصد الأرواح.

سبد المغامرات الفضائية:

بدأ ستارلين بحلول أواخر السبعينيات في العمل أحيانًا مع المنافس الكبير لمارفل، شركة DC Comics، برسم قصص لبعض أهم سلاسلها: -Legion of Super-He roes وياتمان، ليطور لها في عام -1980 كرسام- مع الكاتب لين وين شخصية الشرير الخارق Mongul، ثم يطلق - في نفس العام - أولى روايات الكوميكس الملحمية، التي خلقت أسطورته وريما أهمها على الإطلاق:

متاهة المتحولين Metamorphosis Odyssey، التي بدأ نشرها كحلقات مسلسلة بالعدد الأول من محلة الكوميكس Epic Illustrated الصادرة عبر مارفل حتى عام 1986.

نُشرِت أولى الحلقات بالأبيض والأسود، وقدمت القصة عبر أربعين فصلًا، نشر 14 منها مثلت الجزء الأول-في الأعداد التسعة الأولى، وفيما بعد استكملت القصة الملحمية عبر روايتي جرافيك (الثمن وDreadstar) وسلسلة شهرية استمرت في الصدور حتى مارس 1991، تولى كتابة ورسم وتحبير وتلوين الفصول الأربعة عشرة الأولى إضافة للروايتين، كما تولى كتابة ورسم وتحبير الأعداد الـ32 الأولى من السلسلة (عدد يحمل رقم 00 و 31 عددًا مرقمة بدءًا من 1) تاركًا التلوين

توقف ستارلين بدءًا من العدد 33 عن رسم السلسلة مكتفيًا بدوره كمؤلف وكاتب، حتى العدد 40 الصادر في يناير 1989 الذي كان آخر علاقته بالسلسلة بعد تسع سنوات، ليتولى كتابتها مؤلف آخر للعامين التاليين من

تدور القصة الطوبلة والمعقدة حول كائن خالد ذي قوي خارقة هو (إخناتون) المنتمى لجنس قديم فائق التطور التقني يدعى (الأوزووريسيين)، يعد أصل كل الحياة البشرية بمجرة درب التبائة، التي تتعرض لغزو مدمر من جنس عدواني هم الزايجوتيانس، يستعبد سكان كواكبها ويسخرهم للعمل حتى الموت والانقراض بعد عذاب مخيف، يقرر إخناتون وضع نهاية لهذا الوباء الفضائي بافناء الحياة تمامًا من المجرة، بعد قيامه بعدة مهمات ينتج عنها تكوين فريق صغير من كاننات مختلفة ينقلهم لمجرة أخرى لينجو من دمار درب التبانة، المجرة التي انتقلوا البها تحت سبطرة اميراطورية قوية تتنازعها السلطة السياسية جماعة دينية ذات نفوذ سياسي قوي، وتضطر المجموعة بقيادة البطل Dreadstar للتورط

تكتشف من الصفحات الأولى للقصة لنك أمام مؤلف وفنان ذي قضية، مرتبط بقوة باشكاليات عالمه، الزايجوتيانس الذين حولهم جشعهم للموارد الطبيعية لوباء كونى وغزاة مستعبدين، تصميم سفنهم الفضائية مستوحى من عربة ستايشن واجن تجر مقطورة تنزه (رمز الطبقة الوسطى بالسبعينيات)، وبوارجهم الفضائية مستلهمة بوضوح من تصميم اليخوت الترفيهية الفارهة. يرسم ويكتب ستارلين- من حيث التقنية- بكثافة، فالصفحات محتشدة بالصور والتفاصيل، مع الكثير من الحوار والنص التعليقي، هناك دائمًا كمية معتبرة من <u>(النص)، أحيانًا تكاد الصفحات تبدو رسومًا توضيحية </u> مرافقة لنص روائي، ليمنح القارئ نصًا دسمًا، وكثيرًا من القراءة ورسومًا مبهرة معقدة التفاصيل، مع تنوع

التقنيات الفنية المستخدمة، لتكثف الجو العام للانتقالات العديدة ما بين كواكب ومجرات تدور عبرها الأحداث. رسخ ستارلين بهذه الملحمة مكانته كأهم كتاب المغامرات الفضائية، البعض يقول إنه حتى وضع الأسس والقواعد لكيفية كتابة ورسم مغامرات فضائية في الكوميكس. قررت مارفل عام 1982 أن تمنحه فرصة إنتاج عمل قائم بذاته يدور حول وفاة أحد شخصياتها الرئيسية، فاختار كتابة (وفاة كابتن مارفيل)، لتصبح أول رواية جرافيك تنشر ها مار فل، التي تعد من كلاسبكيات رو ابات الجر افيك

في العالم، ومصنفة في الترتيب الثالث، بقائمة أفضل 50 رواية جرافيك في التاريخ على موقع CBR.com الأهم عن الكوميكس على الإنترنت. وكان مدهشًا اشتراكه في كل مراحل التنفيذ، فهو الكاتب مع اشتراكه مع فريق الرسم والتحبير والتلوين، ببساطة بصمته ككاتب وكفنان، موجودة على كل كادر بالرواية. بالنسبة لستارلين فالكوميكس ليس مجرد عمل أو شغف إبداعي، بل وسيلة لتقديم المساعدة للناس، ففي عام

1985 أنتج لصالح مارفل بالتعاون مع الرسام Bernie Wrightson كتاب كومبكس لمساعدة ضحابا مجاعة اثيوبيا (83-85) بعنوان أبطال الأمل Heroes for Hope، اشترك فيه أهم كتاب ورسامي الكوميكس في العالم، مع بعض أهم كتاب الروايات الخيالية، منهم:

ستان لی وفرانك میلر وریتشارد كوربن، وروائیون بحجم ستيفن كينج وجورج ر. ر مارتن. ثم دخُل في العالم التالي- الذي يشهد انفصاله مرة أخرى عن مارفل في مشروع شبيه من إنتاج DC، واشترك به كذلك عدد كبير من نخبة مجتمع الكوميكس، في كتاب حمل اسم: "أبطال ضد الجوع" بطولة سوبر مان وبات

أصبح كاتب سلسلة بات مان في الشركة DC، وعمل على عدة قصص حول الشخصية حتى عام 1989 من أبرزها: بات مان: حالة وفاة بالعائلة، التي كان على القراء تحديد مصير شخصية روبين، مساعد باتمان-عبر التصويت الهاتفي- هل سينجو أم سيموت؟!

ويعد ستارلين أحد أهم الكتاب الذين خلقوا ظاهرة باتمان في عالم الكوميكس وحولوه للشخصية الأكثر شعبية وقبولًا من بين كل شخصيات DC، كان آخر ما قدمه للشركة كتابة ورسم قصة (جلجامش 2) في أربعة كتب، وهي عن مصير شعب فضائي يتعرض لخطر الانقراض.

وكالعادة تسترضيه مارفل عام 1989، وبعود للعمل بها لكتابة سيناريو لاعادة إحياء سلسلة شخصية Silver Surfer، ومثل كل مرة قدم شخصيته الأثيرة (ثانوس) في إطار القصة، ما أنتج السلسلة القصيرة:

(قفاز اللانهائية- The Infinity Gauntlet) عام 1991، والقصص المرتبطة بها عبر سلاسل مارفل

والشر والصواب والخطأ

إدارتها، وهذه المرة كان على حق تمامًا، فقد أعلنت إفلاسها للمرة الأولى بعدها بسنوات قليلة، ثم يعود للعمل مع DC عام 1998 ليبدع لها في سلسلة من ستة أجزاء Hardcore Station وهي محطة تجارية فضائية يعمها الفساد تقع على خطوط التجارة ما بين عدة حضارات فضائية ويسكنها عدة ملايين، أصبحت فيما بعد جزءًا أساسيًا من الكون الذي تقدمه شركة DC

من أجل طفلى:

سلسلة بطولة كابتن مارفيل، وينتهز الفرصة ليقدم رواية عن ابنه الإبداعي المفضل (ثانوس)، فأبدع ككاتب ورسام قصة (هاوية اللانهانية - Infinity Abyss) فى ستة أجزاء لاستكمال ملحمته الكبيرة عن شخصيتي ثانوس وآدم وارلوك، وبكملها في العام التالي يقصة (مارفل النهاية) التي يختم بها بناء شخصية ثانوس

المختلفة، وهي ثاني ملاحمه العظيمة التي حشد لها كل ترسانته الإبداعية، باستعادة شخصية آدم وارلوك، عبر أربعة أجزاء، وسعى ثانوس المحموم لارضاء معشوقته (السيدة موت) التجسد المادي للموت نفسه وهو مفهوم كُان جديدًا وشديد الغرابة حتى بمعايير عالم الكوميكس وقتها- التي تعامله ببرود وتجاهل وا<mark>ضحين، فيما يحاول</mark> إرضاءها بكل الأشكال، بما فيها إبادة نصف الحياة

بعدما حققت القصة نجاحًا كبيرًا، تبعها بجزءين تاليين: (حرب اللانهائية- The Infinity War) عام 1992 و(الحرب المقدسة اللانهانية- Infinity Crusade) عام 1993، في ستة أجزاء لكل منهما، وفيهما يطرح مفهومًا جديدًا وهو أن الخير المطلق مدمر وخطر بقدر الشر المطلق، ومنقبًا في قضاياه الأثيرة: الموت، الهوس والتشدد الدينيين، المعضلات الأخلاقية لنسبية الخير

يغادر ستارلين مارفل عام 1994 معترضًا على سوء

يعود ستارلين - ككل مرة - عام 2000 لمارفل لكتابة

قريبة من أفلام مارفل، وكانت القشة الأخيرة هي سماح







خاصة بثانوس، أو حتى العمل على أي كتاب أو شخصية مارفل لنشر الكوميكس، أو على الأقل نتمني ذلك.

كشخص مولع بالكمال والتوازن المطلقين، وقادر على المدير التنفيذي باستخدام نفس العقدة الروانية والخط

(الحرس الكوني- Cosmic Guard) التي نشرتها كل وهي تحوى عقدة روانية كثيفة ومعقدة، كعادة ستارلين،

آلان دافيس هي:

FINITY FINALE

التضحية بقدرات مطلقة مقابل أن يمنح الوجود التوازن

والكمال المطلوبين، فيما يشبه استشهادًا بطوليًا، في

ملحمة شديدة الكثافة اشترك فيها عدد كبير من شخصيات

مجددًا ينفصل عن مارفل عام 2004 اعتراضًا على

رفض إدارة تحريرها استخدامه لشخصية آدم وارلوك في

كتابته عن ثانوس، ورفضهم التعاقد معه للكتابة عن آدم

وارلوك، ويدلًا من العودة المتوقعة للعمل مع DC، فضل

ستارلين العمل مع عدة دور نشر مستقلة، مبدعًا سلسلة

من دار Devil's Due و-Dynamite Entertain

وكعهده يرجع في العام التالى للعمل مع DC كاتبًا

ورسامًا لسلسلة محدودة بعنوان: (موت الآلهة الجدد-

Death of the New Gods)، وكتب لها (مغامرات

غريبة) عام 2009 واشترك معها في إطلاق مرحلتها

الجديدة بالكامل المسماة The New 52 عام 2013

يتحويله محموعة الأبطال الخارقين المسماة -Storm

watch لسلسلة مغامرات فضائية، وهو تخصصه الأثير

يعود ستارلين من جديد للعمل مع مارفل عام 2014. لماذا

يعود للعمل معه دائمًا؟ وجه له (إبراهام ريزمان) المحرر

بموقع VULTURE المتخصص في الفنون المرئية،

والتابع لمجلة "نيويورك"، هذا السؤال: لماذا تعود دائمًا

للعمل مع مارفل؟ وكانت إجابته: "إنه تانوس"، فهو

يعود بسبب ولعه بالشخصية التي خلقها وطورها عبر

عقود، ويما أن حقوق ملكية شخصية ثانوس تعود للناشر

فستارلين لا يمكنه العمل على الشخصية سوى عبر

رغم العودة وتاريخه الطويل مع الشخصية، رفض ذراع

نشر الكوميكس بمارفل منحه فرصة العمل على سلسلة

مارفل، إنه ابنه الإبداعي الذي تحتجزه مارفل كرهينة.

ment عام 2006.

وساحة إبداعه الألمع.

سر تكرار العودة لـ(مارفل)

القصصى، اللذين يعكف على كتابتهما في ثلاثية روائية

حول شخصية ثانوس مع الرسام البريطاني المخضرم

ثانوس: اللانهانية الأخيرة- -THANOS: THE IN

Thanos: The Infinity Sib- - الخوة اللانهائية

صراع اللانهائية- -Thanos: The Infinity Con

تدور في الفضاء الخارجي عبر أزمنة عديدة ومتداخلة،

وتدمج شخصيات جديدة وقديمة من عالم مارفل في

ملحمة تليق بثانوس، فكان هذا أكثر مما يمكن لستارلين

تحمله، ليعلن عبر صفحته على "فيس بوك": "انتهيت

من العمل معهم نهائيًا"، وهو ما كرره في لقاء فيديو مع

موقع Syfy Wire: "لا، أعتقد أننا انتهينا تمامًا، أتعلم،

كان من حقهم وقرارهم الخاص تكليف أشخاص آخرين

بكتابة كل الكتب التي ستصدر عند ظهور الفيلم (-Infin

ity war)، أعنى أنهم يمتلكون الشخصية، لكن ما لا

يمكنني تجاوزه هو اكتشافي بالصدفة أن العقدة الروانية

لثلاثية روايات ثانوس، كانت ستظهر في السلسلة

الشهرية للشخصية قبل نشر الروايات التي أكتبها، لقد

انتهينا، أكملت أنا وآلان دافيس العمل على الروايات كما

قد يعمل ستارلين مع مارفل كوميكس أو لن يعود أبدًا،

لكننا نعرف أنه يمتدح قوة علاقته باستوديوهات مارفل

للأفلام، ويمتدح معاملتهم له باحترام وتقدير كبيرين،

ونضع هذه الحقيقة إلى جانب تلميح (Kevin Feige

كيفن فيج) رئيس استوديوهات مارفل بأنه يتطلع لصنع

أفلام تدور أحداثها في الفضاء الخارجي، فيمكننا أنْ

نتوقع أن سيد كتابة وابتكار شخصيات وعوالم المغامرات

الفضائية قد يجد مكانًا له في استوديوهات مارفل بدلًا من

هو التزامنا، لكن علاقتي انتهت بهم تمامًا"!

ظهر لأربع ثوان فقط من ثمانين ثانية - طول المشهد، ما بعد التترات الختامية، في فيلم Avengers الأول- فصنع ما يشبه الشغب في عالم هواة الكوميكس بالعالم كله، الوجه الأرجواني، بملامحه التي تجمع ما بين الإنسانية وشيء آخر ليس من هذا العالم، الذقن الضخم الذي تقطعه حزوز طويلة عميقة.

" هل ثمة ما يثقل عليك؟ يا أكثر كتابي تواضعًا،

كان ذلك "ثانوس"، موجة الصدمة التي أحدثها الظهور كان لها ما يبررها، فهو- لأكثر من أربعة عقود- كان واحدًا من أهم وأبرز شخصيات عالم الكوميكس وأكثرها كْتافة وإثارة للحيرة.

ورغم ازدحام عالم الكوميكس بالشخصيات ذات القوى الخارقة والتكوين النفسى الكثيف والمعقد، يبرز ثانوس كنسيج منفرد يضعه ليس كأحد أعلام عالم الكوميكس بل كواحد من الشخصيات الروائية المرموقة في عالم الكتابة الأدبية، فهو الابن البكر لقلم وريشة "جيم ستارلين"، رغم ظهوره أولًا في سلسلة The Invincible Iron Man #55، وكان عادة بطلًا لروايات جرافيك تُنشر كمطبوعة واحدة أو كسلسلة محدودة، أكثر مما هو بطل لكراسات الكوميكس الأسبوعية، ما يضعه في مصاف





نخبة من شخصيات الروايات المسلسلة، التي تدور حول

مغامر ات أو حياة شخصية واحدة، مثل: جيمس بوند لأيان فليمنج، وأرسين لوبين لموريس لبلانك، وروكامبول البيير دو ترايل، وهيركول بيرو لأجاثا كريستي، فهو لا يقل تعقيدًا نفسيًا ودراميًا عن أي منها، بقدر ما لا يقل مبتكره "جيم ستارلين" موهبة عن أي من مؤلفيها.

ينتمي ثانوس إلى فرع من البشرية يُدعى Eternals. يسكنون قمر زحل "تيتان"، ويتمتعون بقدرات خارقة وتقدم عِلْمَي وتكنولوجي، وقد ولد مشوهًا وشديد القبح لدرجة أن أمه تحاول قتله لحظة رؤيتها وجهه، إلا أن أباه يسارع لنجدته ومنعها من إنهاء حياة ابنه الشائه.

يكبر بقدرات خارقة حتى بمعايير نوعه، فهو يرفع من قوته البدنية الهائلة عبر تحسينات تكنولوجية، وهو عالم عبقرى ذو معرفة واسعة في كل فروع العلوم الحديثة والتكنولوجيا ومتبحر في الفنون السحرية، يتمتع بالسرعة والاستمرارية والخلود وقوة التحمل الفائقة، وقادر على امتصاص كميات هائلة من الطاقة الكونية وإعادة إطلاقها، ويستطيع التخاطر والانتقال اللحظى عير المكان، كما يمكنه التلاعب بالمادة والبقاء لأمد لا محدود دون طعام أو ماء أو هواء، وهو غير قابل للموت بتقدم السن، لأنه منيع ضد كل الأمراض الأرضية، إضافة لإجادته الفنون القتالية، ومع هذه القوة البدنية الخارقة



أول ظهور لثانوس بريشة جيم ستارلين

أن يحرز الانتصار عبر قواه العقلية لا البدنية أو التقنية.

لدى كثير من شخصيات الكوميكس القدرات نفسها، بل

وأكثر، لكن ما يميزه هو ولعه بفكرة الموت، لأنه مع كل

قوته وقدراته يُعانى مما يُسمى: حافز الموت أو التدمير،

وهو المضاد للميل نحو البقاء، ويطلق على هذا الحافز اسم: "Thanatos"، على اسم الإله الإغريقي الذي

يعد تجسيدًا حيًا للموت، "ثانوس" ليس فقط مدفوعًا

بحافز تدمير الذات، بل هو عاشق للموت الذي يتجسد له

على شكل امرأة جميلة ترتدى السواد، هو مدفوع دائمًا

لاسترضائها واستدرار عواطفها الشحيحة، ويحاول

بسبب هذا الحب إحراز القوة المطلقة، والسيطرة التامة

على الكون كله، كما أن رغبته في تدمير الذات تؤدى به

نانوس دائمًا تحت تأثير إيمانه بأنه لا يستحق الانتصار،

ولا كل هذه القوة، يعترف لمعشوقته "الموت"، وقد

رضيت عنه واصطحبته ليكون ملكًا إلى جانبها على عالم

الموتى بأنه وجد القوة المطلقة جوفاء وغير مرضية،

وأنه يفضل البقاء بجانبها على حكم الكون كله، نعم هو

الغازي الكونى المطلق، فضائى خارق، مختل نفسيًا

وعاشق مدله في حب "السيدة موت"، لا يشغل نفسه

بأمور بسيطة كحياة سكان كوكب كامل أو حتى حياة

دائمًا للهزيمة وخسارة ما يحرز.

نصف مخلوقات الكون.

السؤال الذي يطرح نفسه هنا: هل يمكن اعتبار ثانوس شريرًا؟ إنه لا يتورع عن إفناء ملايين الأرواح، وفي الوقت نفسه لا يتردد في إنقاذ مليارات الأرواح، كلما يتعرض فيها الكون لكارتة أو خطر يهدد بمحو الحياة أو الوجود كله، يتقدم للإنقاذ أيًا كانت قسوة أو بشاعة أساليبه، هو ليس شريرًا، بل تجاوز تلك التصنيفات البسيطة، إنه أشبه بقوة من قوى الطبيعة، وصمه بالشر شبيه بوصف إعصار أو زلزال بالشر لأنه يأتى بالدمار

كان رائدًا لجيل جديد من شخصيات الكوميكس، تتجاوز التصنيف البسيط التقليدي لأخيار أنقياء بيض الصفحات، وأشرار ملعونين بلا ذرة إيجابية واحدة، إنه يقف على الخط الفاصل ما بين الخير والشر، ساخرًا من المفهومين، هو نموذج "العدمي" الحقيقي، باحتقار عميق للحياة، لكنه في الوقت نفسه مثالي ومولع بالكمال، يرفض أي نقصان أو خلل في بنية الكون النموذجية، ومستعد لفعل أي شيء بما فيه التضحية بنفسه، وبالقوة المطلقة لاستكمال النقصان وحفظ مثالية التوازن، وهو العالم الفضولي الذي يتوق دائمًا لحل ألغاز الكون واستكشاف أغوارها، ثانوس كشخصية درامية لا يتوقف عن التطور معترفًا دائمًا بأخطانه ومحاولًا تصحيحها، مثاليته الأخلاقية لا تجعل القوة المطلقة تفسده مطلقًا كالقاعدة الثابتة، على العكس، القوة المطلقة تجعله دائمًا أفضل وأكثر استعدادًا للقيام بالأصوب.

لا يُعد نمو ذجًا لشخصية الكوميكس الممتدة الحياة فقط، بل نموذج لانفصال الشخصية بحياة خاصة بها عن مبتكرها، فبينما تعتبر حقوق الملكية حكرًا على المؤلف في الكتابة الروانية، يختلف الأمر في صناعة الكوميكس، فتؤول حقوق الملكية الفكرية للشركة الناشرة - سواء بالشراء أو بتنفيذ المبدعين أعمالهم كموظفين بالشركة وعليه فالكاتب أو الرسام لا يمكنه العمل على شخصية بعينها إلا عبر الشركة المالكة لحقوقها، بينما تسند الشركة العمل على الشخصية لكتاب ورسامين غير من أبدعوها في

ولذا، فرغم أن جون ستارلين مبدع وصاحب الكم الأكبر

كتابة عدة أعمال عن الشخصية لكتاب آخرين، وهنا كان ثانوس محظوظًا فعلًا إذ حظى بكاتبين مثل: جوناثان هيكمان- Jonathan Hickman، وجاسون أرون-Jason Aaron، كل منهما استكشف بكتابته ركنًا من المتاهة الأدبية العميقة، وإن كانا اختارا الدفع بالتيتان المجنون مسافة أبعد لعالم الظلام، فجاسون آرون يقدم في سلسلة محدودة من خمسة أعداد في 2013 بعنوان (صعود ثانوس- Thanos rising)، قصة ثانوس الطفل الذي يبدأ حياته مسالمًا ومولعًا بالعلم ومحبوبًا وسط أقرانه، ليتعرض لمؤامرة من فتاة غامضة تحوله لقاتل مجنون لا يتورع عن قتل أمه نفسها بل وإفناء كوكيه كله، ثم تكشف الفتاة نفسها له باعتبارها "السيدة موت"، وفي النهاية نفاجأ بأنه يعجز عن إثبات وجودها بأى وسيلة علمية لتنتهى القصة، بينما يعترينا الشك العميق معه في أن "موت" ليست سوى أحد خيالات

من الأعمال، التي كان ثانوس بطلها، لكن مارفل أسندت

ويلتقط جوناثان هيكمان الخيط كاتبًا عن أولى مهام "ثانوس" في حدث Infinity الدرامي الذي حدد إطلاقةً جديدة لكون مارفل عام 2013، أن يطوف المجرة كلها قاتلًا كل ابن ولد من صلبه أثناء شبابه الذي قضاه كقرصان كونى، ساعيًا بتلك المجزرة، لإفناء أي امتداد

لكن هذا ليس "ثانوس"، الذي كتبه ويكتبه جيم ستارلين، الحكيم والقاسي، المعذب بعاطفة لا يمكن إرضاؤها، وطموح لا يمكن إشباعه، وفضول لا نهاية له، ومعايير أخلاقية شديدة الارتباك والإرباك.

إنه بشكل ما استكمال للتقليد الأدبي لديستويفسكي، كيان روائى نختبر عبره مفاهيم الصواب والخطأ، ونستكشف الخط الفاصل المراوغ ما بين الخير والشر، والخطيئة والفضيلة، ما يجعله مميزًا وحالة خاصة، وسط ازدحام

ثانوس بريشات مختلفة

ثانوس يقبل الموت

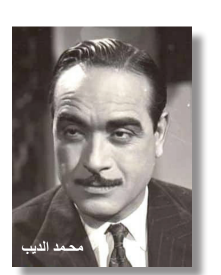


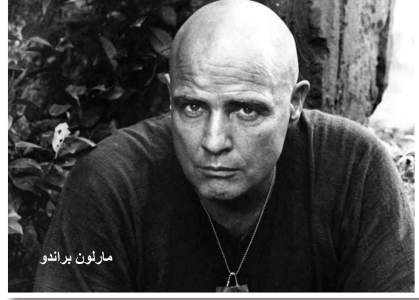
ثانوس الوليد بريشة Simone Bianchi

### الدور الصغير والممثل الكبير أنور شفيعى «تو نس»

في بداية مسيرتي الفنية قمت بتجرية في مسرح الشَّباب، فتناولت احدى حكايات بيدبا الفيلسوف لدبشليم الملك، التي كتبها ابن المقفع في كتابه الشهير "كليلةً ودمنة"، فقمت بتوزيع أوّلي للأدوار، بناء على انطباع أولى لاستعدادات الممتلين، بعد سلسلة من التمارين التكوينية الموجهة، فاتضح لى أن القائم بدور الأسد لا يصلح في أفضل الأحوال إلا لدور الأرنب، فقمت بخلعه عن "اعرشه" وأسندت له دور الثور الأبيض، لكنه لم يرضَ بهذه "الإهانة" وحاول أن يثنيني عن قراري، معربًا عن استعداده للقيام بدور الديناصور العملاق، إن وجد، وأمام إصراري على موقفي ذهب ليلًا إلى منزل كاتب النص وترجاه التدخل لارجاعه الى "منصبه"، فأفهمه أن توزيع الأدوار من مهام المخرج، تبعًا لرؤيته الإخراجية، فقام من الغد بمقابلة مدير المؤسسة وروى له ما تعرض له من مخرج "ظالم"، فابتسم المدير ووعده بالتدخل أخذًا بخاطره.

كانت التمارين على المسرحية تتوالى، وهو يزداد همًا، حتى أصبح دائم التفكير قليل التركيز، وزملاؤه في المسرحية بهمساتهم لم يرحموا عزيز قوم ذل ذ





يوم العرض الأول كان صاحبنا ينظر إلى القائم بدور الأسد غاضبًا طوال العرض، وقد أبدع في أداء دور ثور حانق، فعل الأسد ما فعل في جده الثور الأبيض، كما رواه لنا ابن المقفع. بعد العرض شكرته على أدائه المتقن، وأفهمته مقولة ستانيسلافسكي، التي يقول فيها: (لا يوجد دور كبير وآخر

صغير، بل يوجد ممثل كبير وممثل صغير، فالمسرح هو فن جماعي بامتياز، ينصهر فيه الفرد داخل المجموعة، أساسه الجهود المتناسقة والمتداخلة التي يبذلها عدد كبير من الفنانين من مختلف الاختصاصات، ويجب على الممثل أن يتبنى الخط العام الذي حدده المخرج ويطوع أداءه ليتماشى مع أداء زملائه الآخرين في المسرحية، ذلك أن طبيعة عمل الممثل تستوجب منه نكران الذات والانضباط للنسق العام للعرض، وكبح شهوة الظهور على حساب الغير أو على حساب العمل المسرحي نفسه. وقد ترك ستانسلافسكي وصايا كثيرة في هذا الصدد، منها عبارته المأثورة "لا تحبوا أنفسكم في الفن، بل أحبوا الفن في أنفسكم"، وفي هذا الصدد نستحضر هذه الواقعة التي رواها عنه الممثل "فسيفولود فيربيتسكي"، أحد أعضاء فرقته، حيث سحب منه دور العقيد روستانيف بعد التمرين الأخير لمسرحية "قرية ستيبانتشيكوفو"، وأسند الدور إلى "ماساليتنوف"، فانتظر أفراد الفرقة ردة فعله، لكنه تقبل قراره بصدر رحب وأذعن لمشيئة المخرج، رغم أنه كان يعتبر دور روستانيف كدور الدكتور ستوكمان من أفضل الأدوار، التي أداها في حياته، ولم تسمع عنه كلمة احتجاج أو استياء حول الموضوع، فما دام المخرج يعتقد أنه لا يصلح للدور

فمعنى ذلك أنه فعلًا لا يصلح). هناك الكثير من الممثلين في العالم من عالم المسرح والسينما، من الذين اشتهروا بالأدوار الصغيرة لم يرفضها الكبار، مثل الشخصية التي أداها الممثل العالمي الراحل مارلون براندو في شريط (القيامة الآن) للمخرج الكبير فرانسيس فورد كوبولا، الذي أنتج سنة 1979، وهو دور صغير لكنه قبل به وأداه بطريقة مبهرة

ولم يشذ المسرح والسينما المصرية عن هذه الظاهرة إذ اختص الكثير من الممثلين في أداء الأدوار الصغيرة،

وقد نعرفهم ولا نعرف أسماءهم مثل عبد الغنى النجدي، الذي اشتهر خاصة بأداء دور البواب، ورغم المشاهد القليلة التي يظهر فيها إلا أن أداءه التلقائي والصادق جعله يرسخ في أذهان عشاق السينما، فلا أحد ينسى الدور الذي أداه في فيلم "بين السماء والأرض" لصلاح أبو سيف سنة 1960، أو أدواره الصغيرة مع إسماعيل يس، وقد اشترك النجدى في أكثر من مئة شريط كانت مشاهدها لا تتجاوز اثنين أو ثلاثة، وكذلك محمد الديب الذي عُرف بأدواره الصغيرة منذ منتصف الثلاثينيات، مثل ظهوره القصير في فيلم "الشاطر حسن"، الذي ظهر سنة 1948، ولم تختلف مشاركاته المسرحية حجمًا ولا

يتجه الممثلون المبتدئون إلى حرق المراحل بالرغبة في أداء الأدوار الأولى، معتقدين أن حجم الدور مرتبط بالنجاح، في حين أن مساحة الدور الصغير قد تكون دافعًا للتألق بالتركيز على الشخصية ودراستها من جميع جوانبها، وقد لا يتوافر ذلك عند تقمص الدور ذي المساحة الكبيرة، فلا يتمكن الممثل/ المؤدى من الإمساك بروح الشخصية في مسارها الدرامي الطويل، فيتشتت تركيزه ولا ينجح في اللحاق بها. ورب دور ثور ضعيف

طولًا مع الفنان نجيب الريحاني.

أفضل من دور ملك الغاب.

والتحكم فيها، كي تستثمر في توليد روح جسدية خام، خاصة الصفاء، متجردة من قوالب الاجتماعي واليومي، ورافضة مجموع التعبيرات واللغات التي علمتنا إياها التقاليد والأعراف المتوارثة، وفي هذا الطريق ينزع الممثل الماكياج والأقنعة والديكورات والمؤثرات، التي من شأنها تهيئة الراحة والطمأنينة للجسد، وترمى به في مغامرة محابهة ذاته دون سند، لبجد وسبلة واحدة في مقابل المساحة الفارغة، هذه الوسيلة هي الجسد. وغاية غروتوفسكي- في كل ذلك- الوصول إلى ما سماه "الممثل المقدس"، هذا المتطهر من أدران المسرح الغربي، مسرح "الممثل العاهر"، حيث تباع مهارات الممثلين فوق الركح في جو من التدنيس. لهذا يدفع المنهج السلبي الأجساد إلى التضحية بلا حساب ولا اقتصاد، بكل طاقاته وبأعمق جزئياته، حيث الممثل في لحظة المجابهة التي لا يسعى فيها إلى أي إغراء أو تبجح أو افتخار بمظهر،

روحه المخفية.

بإمكانها تحريك جسد الممثل، وبالأمكان اكتشافها

مهما كان، فلا يلفت الممثل "النظر إلى جسمه، بل يفنيه

ويحرقه ويجعله لا يبدي أي مقاومة لأى دافع نفسى،

فهو إذن لا يبيع جسمه بل يضحي به" (2)، فالتضحية

عند غروتوفسكي أنبل غايات الممثل، ومنطلقها الأساسي

التضحية بالمكتسبات والمعارف، ومن ثمّ القفر بالجسد

نحو إحراجات قصوى، متطرفة تختبر حدوده وتستكشف

في إطار بحوثه المسرحية لبلورة طريقة عمل للممثل من

أجل فتح أفق مغاير لهذا الفن التمثيلي، يقدم غروتوفسكي

قراءة ذات أبعاد نقدية للممثل في المسرح الغربي ويحدد

فيها ما اعتبره حواجز ومعوقات تحد من طاقة الممثل

الإبداعية، ومجمل هذه المعوقات لخصها في مصطلح

"الممثل العاهر"، والعهر بالنسبة إليه هو أن تقدم شيئًا

للآخرين هو ليس من إبداعك، بل وتدعى أنه ملكك،

فتمتع الآخرين بما ابتكره غيرك، والمقصود هنا تلك

القوالب التي يتعلمها الممثلون ويبيعونها للجمهور بشكل

متكرر وخال من الإبداع الذاتي، الحر، التلقائي. وفي

المسرح الفقير يشير للممثل العاهر بكونه الشكل المثالى

والخلاصة العامة لمختلف الحواجز التي تعوق خلق طاقة

جسدية حية أثناء التمثيل، لهذا يقترح أسلوب حذف كل

ما من شأنه أن يحوّل الممثل إلى عاهر، والغاية من ذلك

إحداث قطيعة مع نوع جامد من التمثيل، والتخلص مما

ترسخ كقالب وجب على الممثل الخضوع له، لهذا فإنه

يرسم خطوطًا واضحة تفصل المقدس عن المدنس، أثناء

ممارسة التمثيل، ويشير إلى أن الشيء الجوهري هو في

مقدرة الممثل على إزالة كل عنصر معوق، كي يستطيع

يعطى غروتوفسكى لهذه المعوقات أهمية بالغة، لغاية

الوعى بأهمية التخلى عنها والعمل على تحصين الجسد

من أخطارها، وفي تجرية المسرح الفقير تعد هذه

الشوائب بمثابة الأمراض، التي لا يصح التمثيل إلا

بالانتهاء منها، وخطورتها تكمن في صعوبة ترويضها

حتى يتم تجاوزها، على اعتبار أنها ملتصقة بالجسد

ومترسخة فيه، وما أن تدفع حتى تعود للظهور من جديد.

فهو لا يكتفى في تشخيصه لأمراض التمثيل بالحديث عن

الجاهز والموروث والمكتسب، بل يكشف عن مأخذه تجاه

المقاربات والتجارب المسرحية، التي أعطت للممثل مهام

جمالية، وأوكلت إليه وظيفة حامل الخطاب، التي يعتبرها

دخيلة على فن الممثل، فليس من اختصاصه تبليغ رؤى

وتصورات المخرج والكاتب، فالممثل وقبل هذا عليه أن

يخوض معركة لبُّها المجابهة، كي يعرف طاقاته الحيوية

عوائق الأداء التمثيلي

المنهج السلبى عند "غروتوفسكى".. بين تحرير الأداء وحدود التمثيل

وليد مسعدى «تونس»

على غرار التجارب الفنية المهمة والمؤثرة، مثلت تجربة مسرح المختبر مع "جيرزي غروتوفسكي" مبحثًا مفصليًا في الممارسة المسرحية باعتبار الأسئلة التي طرحها، لا سيما سعيه المنهجي والدؤوب للإجابة عن سؤال ما المسرح؟ أي ما الذي يميز هذا الفن عن باقي الممارسات الفنية؟ هذا المنطلق مكنه ويعد بحوث دامت سنوات طويلة من صياغة أسلوب خاص به في التعامل مع الممثل أساسه "المنهج السلبي"، وذلك في إطار ما سمى "مسرح المختبر"، الذي تأسس في بولندا سنة

في معرض حديثه عن تجربته المسرحية يصف "غروتوفسكى" طريقته في العمل مع الممثل بالسلبية، بمعنى تجريد الممثل من أحكامه المسبقة ومعارفه المكتسبة حول الأداء وتخليصه من الفكرة التي كونها من خلال تجربته الخاصة عن المسرح. وغايته في ذلك اعداده ليستقبل ويكتشف طاقاته الجديدة، لا أن يعيد تأهيله لتقديم مهاراته التي تعلمها، ويذلك تأخذ صفة السلبية معنى الحذف والسلب والتهديم للعوائق والحواجز التي تفصل الممثل عن طاقاته الحيوية الكامنة

في فكره وقناعاته تجد إيمانًا لا محدودًا بالمنهج السلبي، وذلك لاعتقاده أن ما تراكم من خبرات في جسد الممثل يتحول بمرور الزمن إلى قيد وقالب يسجن فكرة التمثيل ويضعها في حدود لا يمكن تجاوزها، لهذا يقدم منهجه كأداة تحرير وتعرية حتى يمكن طاقات الممثل من الانطلاق نحو أفق مغاير وهو ما يقره بوضوح في هذا القول: "نحن لا نريد تعليم الممثل مجموعة مهارات متفق عليها، أو نعطيه حقيبة حيل، وليست طريقتنا استنتاجية بغية جمع المهارات، عندنا كل شيء يتركز في نضج الممثل ويعبر عن هذا النضج جهد مفرط وتعرية تامةً وكشف النقاب عن كنه الإنسان" (1)

مع غروتوفسكي يوضع الممثل في طريق يستدعي السير فيه شروطًا، أهمها الاقتناع بأن طاقة أخرى مجهولة

الكامنة ويعمل على إخضاع جسده لصفائها، حتى يخلص في النهاية إلى بناء منظومة من الإشارات والعلامات ذات الأبعاد الطقوسية، وهو أمر يتناقض مع النظريات التي تزج بالممثل في مطامح التبليغ الجمالي. مسارات تحرير الأداء

سلك غروتوفسكى طريقًا مختلفًا في تناول فن الممثل، تدفعه في ذلك رغبة الإجابة عن سؤال: ما التمثيل؟ أي ما الجوهري والضروري بالنسبة للممثل لحظة الأداء. لخوض هذه المسألة كان لا بد من تخليص الممثل من عوائقه وقيوده، كي يتحرر منها نحو جسد منفتح، تذهب فيه طاقاته إلى أقصاها.

في هذا السياق تحدث عما سماه "المغامرة الكبرى" (3)، لحظة المكاشفة وإطلالة الممثل على مداراته المجهولة، عندما يقف لمواجهة ذاته ومجابهتها بثقة تامة، هذه المجابهة هي لبُّ الفعل في المسرح، وهي اللقاء الحي والحيوى مع الطاقات العضوية، التي خزنت في ذاكرة الجسد وهذه العملية تعد مغامرة مهمة، للاعتبارات التالية:

- المكتسبات التي يملكها الممثل مترسخة في جسده، وتحوّلت بمرور الزمن إلى جزء منه، وبالتالي فإن حذفها يتطلب جهدًا مؤلمًا واستثنائيًا.

- المنطلقات التي يرتكز عليها فعل الممثل أثناء التمارين معلومة، أما الغايات التي يبحث عنها فهي مجهولة، وعليه فإن السير نحو المجهول يتطلب شجاعة وإرادة لا محدودة، فكل تراجع يقوض المسار كله.

عمل غروتوفسكي مع الممثل هو أشبه بعمل باحث في الحفريات، همه النبش وإزالة الغبار والأتربة عن أثر عظيم، فالممثل وبالأسلوب نفسه بعيش تجرية استكشاف لجسد آخر فيه من أجل أداء طابعه، العلامة والإشارة النقية، هو جسد آخر، بروح أخرى لذات الممثل، فهو في رحلة تقص دائمة وشاقة من أجل هذا الهدف الذي يبحث حقيقة عن "الآخر الذي فينا، في ضميرنا الإنساني والذي له وجود في طيات كينونتنا البشرية، أى قبول النفس والمحاورة معها من دون التستر وراء الأقنعة الثقافية أو الاجتماعية" (4).

إن فعلًا تامًا نابعًا من كياننا لا يمكن الحصول عليه إلا بهدم الأعراف والتقاليد والعادات الجسدية، التي ترسخت فينا، وهذا الفعل التام مطمح أساسي في بحث غروتوفسكي، لأن فرادته كفعل هي ما يجعل منه مدارًا لعمل المنهج، فعل تام، فعل كامل النقاء ينجز بتجمع كل طاقات الممثل في لحظة واتجاه واحد، وهي لحظة نادرة لا تحاصر إلا بتحضير واستعداد مسبق واستثنائي وهو حال الممثل مع غروتوفسكي ونستحضر في باب تفسير هذا المعطى ما ينقله قاسم بياتلي عنه، الفعل التام هو "الذي تمتد فيه الطاقات المتعددة وفي تناغم وفي آن واحد من كينونة الإنسان الفرد: الطاقة البدنية، النفسية، الفكرية التي يتم تفعيلها في الفعل الكلي" (5)

أثناء رحلة التقصى هذه يتوجه غروتوفسكي إلى الجسد الذاكرة، هذا الوعاء الذي يحتضن الكيان بأكمله، يستوعب خبرات الممثل ويخزنها عنده بآثارها واستتباعاتها، وكل عملية تستهدف هذا الوعاء، انما تكشف عن احراجات الممثل وطاقاته المدفونة، فالجسد/ الذاكرة عنده منطقة حيوية ومرآة صادقة للفعل الفيزيولوجي المقدم من خلالها، نعرف وعى الممثل وإرادته ومدى إيمانه بفعل

لخوض غمار هذه العملية يضع الجسد/ الذاكرة كأرضية والفعل العضوى كهدف وجب تحقيقه، وتذوق مشقة الوصول إلى منابعه الأولى، وذلك كى يتخطى جسد الممثل عوائقه نحو الظفر بلذة الانعتاق والتحرر

من كل السلطات، فالأفعال العضوية تنتج بعد تجاوز مراحل مختلفة، متسلسلة أحيانًا ومتشابكة أحيانًا أخرى فتحضير الجهاز الصوتى والجسدى والمصالحة مع الذات وعيوبها، كما التسليم والثقة المطلقة في المنهج، هي عتبات ولحظات يستغرقها الممثل بأشكال وطرق مختلفة من أجل أن يهيئ للقيام برحلته نحو حالة خاصة، كل الأفعال فيها عضوية أى الحالة التى يصبح فيها الجزئى من الحركات منبعه الكلى من الطاقات الجسدية ونسترشد هنا بتفسير لغروتوفسكي يقول فيه: إن "كل رد فعل لليد يبدأ من اليد وليس من الجسد بأكمله، هو عبارة عن إيماءة بالفعل، لكن ذلك هو مزيف وهناك الكثير من الممثلين ممن يفعلون ذلك. ولكن لو كان رد الفعل منطلقًا وباستمرار من داخل الجسد ثم ينتهي في اليد، فإن ذلك هو رد فعل حي" (6)

إجرائيًا يقترح غروتوفسكي من التمارين البلاستيكية وأخرى جسدية كأدوات مساعدة في مسيرة تحرير الجسد، وهو الذي يبتغي التخليص التام من الخوف والتردد، وهي نوازع داخلية من شأنها تكبيل عاطفة الممثل وإرادته في المغامرة. فالتمارين البلاستيكية هدفها تجذير الدقة في الفعل والحركة، ما يتطلب تدريبات تعلم إتقان الإخلاص في إنجاز التفاصيل وتوسع عند الممثل إدراكه أهمية الجزئيات وكيفية بنائها، للتعرَّف في النهاية على القدرات الذاتية في إنشاء كل جزء بدقة متنَّاهية. وتكاملًا مع هذه الغاية يمر الممثل بالتمارين الجسدية التي أبدعها غروتوفسكي، انطلاقًا من الطقوس الشرقية القديمة التي تستغل التركيز العالى على الذات بهدف تحفيزها نحو الثقة المطلقة بما تمارسه، حتى يتسنى للممثل خوض عملية التحرير بفاعلية وجدوى.

إن التمارين بالنسبة له هي الفضاء الوحيد التي تنتعش فيه جاهزية الممثل وتصل إلى حدودها القصوى، في جو من الانفتاح والاستنفار المطلق نحو مقاومة الحواجز التي تستطفُّ كجدران للحد من رغباته في الفعل والتعبير الجسدي الحر والمتحرر من القيود الداخلية والخارجية، لهذا فإن توافر عنصر الثقة والدقة يُموضع الممثل في اتجاه يعكس صرامة المنهج ونجاعته.

ما حدود التمثيل عند غروتوفسكي؟ أو ماذا بعد التمثيل؟ محاولة لتجاوز المفاهيم والتعريفات، التي تناولت هوية الممثل ويغامر غروتوفسكى بخوضها مقترحًا فضاء جديدًا لفنون الأداء، وسمة هذا الفضاء هي المغامرة والانفتاح والشمولية، أو ما اختصره في "فن البرفرمانس"، بمعنى الأداء المتحرر والمنفلت عن الحدود "خارج كل الأطر والأجناس الفنية" (7)، وهي لحظة لانكار القواعد تتجاوز الحاصل المعرفي عند الممثل، وتذهب نحو البدائي والطقسي، و"الطقس هو برفرمانس" (8) هكذا يقول غروتوفسكي، فهو يقدم التمثيل في لحظة انتفائه، ويقدم الممثل في لحظة حضور خالص، خال من التمثيل أي فعل الأداء دون أقنعة وأسلحة هو فعل يتجلى فيه الممثل كطاقة حرة، حضورها كاف بالنسبة لمنهج غروتوفسكي، فالبرفيرمير هو رجل فعل فقط. ولعل التمثيل في تصورات غروتوفسكي هو مسار لتحسس ومعرفة الجزئيات والتفاصيل التي تحيط بالممثل وجسده عند المجابهة وتتأتى أهمية الجزئي من كونه يفعل عملية تطوير الوعى الداخلي بالممارسة وأسسها العميقة أي الإطلالة عمليًا على خفايا الجسد وميكانيزماته الداخلية التى بدورها يمثل اكتشافها إحدى لحظات تحول الوعى التي تنقل كل الطاقات إلى وحدة دافعة ومحركة للفعل والتصور، هي وحدة مهمة في مسار الحفريات التي

والاجتماعي يفسرها غروتوفسكي كلحظة للكشف عن "الآخر- الجد- الأم ويمكن لصورة معينة، أو تذكر تجاعيد معينة، أو صدى لون صوت بعيد معين. يمكن أن يسمح لنا بإعادة بناء جسدية ما، وستكون تلك الجسدية في بداية الأمر عبارة عن جسدية أحد ما لا نعرفه ومن ثم فيما بعد تذهب إلى أبعد من ذلك وأبعد وأبعد، لحد أن نصل إلى جسد الفرد المجهول، جسد الجد الأول" (9). إن مهمة البرفرمير غير مهمة الممثل، فالأول يضع التمثيل كمرحلة وجب تجاوزها، وعند غروتوفسكى عقبة يسعى لإلغائها حتى يحصل على فضاء جديد للجسد، فضاء بلا قيود، يسمح بتناول فكرة التمثيل انطلاقًا من مبدأ حذفها، ومن ثم الانطلاق من أثرها، فالبرفرمير يتوجه إلى غاية أوسع تشمل البحث في الأنثروبولوجي المتمكن من جسده والكامن فيه، أي أنه يقوم بدراسة وبحث تطبيقي بجسده على جسده، ليكشف على الهوية التي ألغاها التمثيل وخزنت في الجسد/ الذاكرة، أما الثاني أى الممثل فيقف عند حدود المماثلة، يخلقها ويجسدها، وهي مطمحه منذ اللحظة الأولى في عمله، فإذا أدركها ينتهى عندها بحثه. أما غروتوفسكى فيعتبر أن "أحد المداخل نحو طريق الإبداع تكمن في الكشف عن جسدية فينا، متوغلة في القدم، تربطنا بها علاقة سلفية، غابرة، قوية، وعندها سوف لن نجد أنفسنا لا في الشخصية ولا في اللاشخصية" (10) بمعنى الإجابة عن سؤال من نحن؟ وهو في الحقيقة سؤال هوية يستلزم رؤية

ينخرط فيها الممثل، وتشمل ماضيه الطفولي والثقافي

الممثل لذاته، بتفاصيلها وقواها الداخلية والخارجية، أي الخصوصية التي تميزه عن الآخرين، وانطلاقًا من الخصوصي ينبع فعل التمثيل ويؤجج طاقاته. في البرفرمانس، يتم تفعيل كل الطاقات الستعادة

المفقود، لا سيما الذي أنجز وأتلف أو تم تسطيحه مع الزمن، إنها عملية تحفير لتوليد الإشارات الطقسية التي أبدعها أجدادنا، وكانت في وهلتها الأولى مفعمة بالحياة وصافية، نقية، كيف يمكن للممثل أن يعيد لها ذات الحياة (9) وذات الإيقاع لهذا ينزع غروتوفسكي إلى الهدم، هدم

المتراكم في جسد الممثل. يسلك غروتوفسكى مساره نحو فعل طقسى صميم ويتسلح بتمارين تسهل على الممثل إمكانيات الولوج إلى

فضاءات الإشارات الطقوسية النابعة من الإنثروبولوجي والثقافي فينا، وهذه التمارين توجه عمله من أجل ابتكار عوالم البرفرمانس، أي خلق حالة من التجليات التي تنبع من جسدية متحررة، ويمكن أن نذكر التمارين الاهتزازية التي تحفر في الاندفاعات الداخلية لدى الممثل، والتي تستَّفر مخزون الجسد/ الذاكرة، وهذه التمارين "هي نوع من أنواع الأغاني الطقوسية القديمة، والتي ترجعً بالدرجة الأولى إلى التراث الأفروكاريبي" (11)، إذن فالتمرين عند غروتوفسكي محفز ومنشط غايته خلق الإشارة التي أخفيت مع الزمن في جسد الممثل. ويعمل بانتقائية ودقة عالية في اختيار الأغاني المثيرة للذبذبات الصوتية النابعة من عمق كيان الممتل، ومن الاندفاعات التي ينتجها جسده، فالتراث الغنائي الطقوسي طاقة مؤثرة على الصوت والجسد والإحساس بما يفرز حضورًا للممثل مختلفًا جديدًا ومبتكرًا، فالبرفرمير يقدم نفسه للأغنية لينغمس فيها ويبحث في ثناياها ومسار إتها ومنعرجاتها، فما أراده غروتوفسكي من خلال هذه التمارين الاهتزازية هو البحث عن "الطاقات التي توجد في تلك الطقوس" (12)

### البيبليوغرافيا

جيرزي غروتوفسكي، نحو مسرح فقير، هلا للنشر والتوزيع، القاهرة سنة 2012، ص 14

نفس المرجع السابق، ص 32 بياتلى قاسم، غروتوفسكى بين الفعل العضوى والطقوسية، الهيئة العامة المصرية للكتاب،

القاهرة سنة 2012، ص 26 نفس المرجع السابق، ص 27 نفس المرجع السابق، ص 28 نفس المرجع السابق، ص 54 نفس المرجع السابق، ص 22

نفس المرجع السابق، ص 22 نفس المرجع السابق، ص 24 نفس المرجع السابق، ص 24 نفس المرجع السابق، ص 28 (11)نفس المرجع السابق، ص 29 جيرزى غروتوفسكى



# فن تشكيلي

ما الدافع لوضع رسومك على شكل كتب؟

بدأت رسم الكتب سنة 2009 ولمدة 5-4 سنين،

يُشكل متصل، البداية كانت وأنا أعد الماجستير في

كلية كامبرويل للفنون في لندن، أنا خريج قسم ديكورً

أساسًا كما تعلم، لكن بحثّى للماجستير كان طباعة فنية

تخصص في السلك سكرين، فهو البعد التقني للبحث،

أما المفاهيمي فكان: (الفن الجرافيكي وعلاقته بالحكي

والأسطورة)، على المستوى التقنى حاولت في طباعة

السلك سكرين (الشاشة الحريرية) أن أحترم خواص

الخامة كوسيط فُني، في البداية كانت رسومي بخطوط

قلم رفيع، ما يؤدى لمشاكل في التنفيذ، حتى أرشدني

حرفى فَى ورشه الكلية للسر: "كلما كأن الحبر أكثر في

الطُّبعة كانت أنجح في التنفيذً"، فيجب أن أزيد مساحة

اللون الأسود بالتصميم المطبوع، لذلك بدأت أرسم بفرش

عريضة جدًا لأتخلص من ميلي لرسم التفاصيل، ما أنتج

رسمًا مبسطًا جدًا، متجردًا من أي شيء غير أساسي في

الرسم، وهو خلق حالة تبسيط، طبعًا كان يجب أن أسجلً

تطورات البحث، وتجنبًا لتناثر الورق اخترت التسجيل

في (كتب)، الشق الثاني كان موضوع البحث النفسي،

الأسطورة والحلم، بدأت أنتبه لعلاقة السيكولوجية

بالصور، الصور المتدفقة من اللاشعور، فكان يجب أن

يضم جزء من البحث تسجيل التطور اليومي لرسومي،

وما تقوله عن لا وعيى الشخصى أو عن وعيى، أو أيًا

كان ما يحدث في دماغي، وبالتالي لو كنت رسمت على

أوراق منفردة كنت سأقع في فخ الاختيار والانتقاء، وما

أحتفظ به وما لا أحتفظ، وعليه سيكون ملفى لتسجيل

تطورى انتقائيًا ليس صادقًا، لذلك كان اختيار الكتاب

كشكل، ما منحنى ملفًا سيكولوجيًا لما يحدث داخلى،

وما يشبه اليوميات المرسومة حول ما يحدث في العالم

حولى، وفي الوقت نفسه تبسيط الرسوم أدخلني في حالةً

تأملية عميقة، وخلال 6-5 سنوات أنجزت نحو خمسين

حوار صديقان. من الاسكندرية إلى لندن

# ندبر الطنبولي رِحِلْةُ مِعْ الْفُن التشكيلي

ياسر عبد القوى

تمتد علاقتنا أنا ونذير الطنبولي إلى 30 عامًا تقريبًا، فهو زميلي ودفعتي في كلية "فنون جميلة"، كنا أصدقاء وجيران، وربطتني صداقة بأكثر من فرد من عائلته التي تضم أكثر من تشكيلي، معًا بدأنا في اكتشاف أنفسنا كفنانين، بدأنا في اكتشاف التمرد وأصواتنا الخاصة.

كان خروجه من مصر إلى إنجلترا في 2001 بالنسبة لي مثابة صمت نغمة أخرى من نغمات أغنية التسعينيات القصيرة، نغمة مهمة وقوية، لتصبح مصر اكثر صمتًا، ومثلت عودته منذ عامين لمصر - وإن كان يرفض تعبير عودة، ويفضّل القول بأنه أصبح يعيش ما بين مصر وانجلترا- فرصة الاعادة بعث ذكريات قديمة، والعودة للاشتباك في نقاشاتنا الطويلة والساخنة، التي يبدو أنها

لم تنقطع، رغم السنوات. فقط رسامًا مبدعًا ومصورًا متمكنًا وتشكيليًا مخضرمًا، ومرموقًا، قليلون هم من يمتلكون هذا القدر من البصيرة في الفن التشكيلي، وكذلك من يمتلكون هذا القدر من الشجاعة، وهذا الوضوح النظري، منذ 2016 ونذير الطنبولي يؤسس لوجود قوى وراسخ بالحركة التشكيلية في مصر، كمصور موهوب يتميز بروية عميقة وخبرة تقنية كبيرة، إلا أنه يحتفظ بكنز فني مخفى، يضن حتى الآن به على الجمهور، مجموعته من كتب الرسم وأعماله في فن الكتاب، وهي تجربة ثمينة ومبهرة المستوى في فرع فني لا تعرفه مصر، بل هو تقريبًا غانب عن الحركة التشكيلية في المنطقة كلها، كان لى دَظ إلقاء نظرة متفحصة على تجربته الفنية الخاصة والمميزة، والتي لم يسبق عرضها في مصر حتى الآن، والتي اختص "كأفيين" بنشر جزء منها على هذه الصفحات، تجربة الكتب المرسومة وفن الكتاب، ما هو؟ وما مفاهيمه وأسسه ومناهجه، وهو ما جعلته مدخلًا

قبل الحديث عن الكتب المرسومة، أبدأ بسؤال: كيف تصنف نفسك؟ رسامًا أم مصورًا؟ فنانًا بالخطوط السوداء

مارست الاثنين طوال حياتي دون تفرقة، لكن الظروف أحيانًا ما تحدد الاختيار، في فترات من حياتي لم أمتلك مرسمًا، فقط طاولة وورق، فأنتجت رسمًا أكثر من التصوير، الجو عامل أيضًا، عشت فترات ببلدان، حيث الصيف قصير والجو بارد وغائم، الضوء الطبيعي يساعد على التصوير، في إنجلترا مثلًا أنتجت رسمًا وطباعة أكثر من التصوير بسبب طبيعة الجو، في مصر أنتج تصويرًا، بالنسبة لي (الاتنين نفس الشغلانة)، شيء واحد.

كتابًا، كل منها في 120 صفحة مرسومة، وأعتبرها كتب رسم، وليست دفاتر إسكتشات، فالإسكتش تحضير لعمل مكتمل، أما هذه الكتب فهي أعمال كاملة وليست تحضيرًا، في النهاية هي مكتبة كاملة من خمسين كتابًا، لم أعرضها

### لماذا لم تعرضها في مصر حتى الآن؟

طبعت منها صفحات عديدة

لم تأت الفرصة بعد، ولأن عرض الكتب صعب إلى حد ما، فيجب أن تكون معروضة في متناول المشاهدين، وتسمح لهم بتداولهم، وليس مجرد الوقوف أمامهم كاللوحات التقليدية، وهو مما أثارني في موضوع فن الكتاب، هذه الحميمية التي للكتب، أنتّ تمسَّكه، وتضَّعه على ساقيك، جزء من التجربة أن يمسك المشاهد الكتاب المعروض، ما يخلق إشكاليات للعرض في أي مكان بالعالم، والأخذ في الاعتبار عدة محاذير عند تداول الكتب المعروضة. هل فكرت في صنع نسخ قابلة للبيع ولو كطبعات محدودة؟

## عنى هل يمكن أن يتحول أحد تلك الكتب لنسخ معروضة

لم أصنع نسخًا بالتحديد، لكن منذ وقت إعداد الماجستير،

ممكن طبعًا، لكنه ليس في بؤرة تركيزي في هذه المرحلة من حياتي، لكن جزءًا من أسباب إنجازي للكتب أن عمالي ذات طبيعة سردية، فالمعرض ككل له موضوع متكامل ومتطور، قبل عملي على الكتب، كان اقتناء شخص عملًا أو اثنين من معرض يعنى أنه انتزع كادرًا أو اثنين من 30 كادرًا مثلًا، تمثل سردًا متكاملًا، وعليه لم أكن أستطيع عرضها مرة أخرى، لأن السرد أصبح ناقصاً، لكن الكتب تمنحني السرد متكاملًا، ومن يريد اقتناءها يمكنه اقتناء نسخة من طبعة محدودة، بسرد كامل غير منقوص.

## ألا يخيفك هذا الميل للسرد، من الوقوع تحت طائلة الاتهام الأكاديمي الكلاسيكي بالوقوع في منحى أدبي للفن التشكيلي؟ أي سيطرة حالة أدبية على اللوحة، كأنك ترسم

الحقيقة أن الفن السردي Narrative art أحد أنواع الفن، أنا أمارسه، هناك من يشجعون هذا النوع، وهناك معارضون له، كأى اتجاه في الفن، لكنني أحب اللوحة التي تحكى قصة، وكما تقول الفنانة البريطانية ذات الأصول البرتغالية بولا ريجو Paula Rego: "اللوحة تحكى قصة، وليس شرطا أن تحكى القصة التي دخل الفنان مرسمه لكي يحكيها، فهي حكت قصة أخرى لأنها تعرف عنك أكثر مما تعرف عن نفسك"، عادة ما نبدأ به اللوحة يختلف عما ننتهي إليه، عن القصة الحقيقية الأكثر إثارة التي تحكيها اللوحة، والتي تختلف عن القصة الافتراضية التي تبدأ بها الرسم، وهو شكل من الممارسات التي أمارسها، هذا هو ذوقي، وقد لا يوافق

الاختلاف في رسوم الكتب، من شديدة التجريد بخطوط داكنة عريضة، وأخرى مشحونة بالتفاصيل مع تخطيط بالرصاص، هل تلقى لنا المزيد من الضوء عليه؟

كلتا الحالتين تنتمى لكتب مختلفة رسمت في سنوات مختلفة، الكتاب الأول أسمه كتاب العلامات، نفذته كله بفرشاة مقاس نصف بوصة، كانت التجرية هي الرسم بهذه الفرشاة وبجماليات خط الثُلث، هُلُ نجحت في النهاية؟ لا أعلم، لكن تلك كانت قواعد اللعبة، الكتاب الآخر رسمته في فانكوفر بكندا، تحديدًا غاباتها، الفكرة هنا، فيمَ كنت مستغرقا وقت الرسم!

الآخر بمثابة تدفّق حرّ، لم أبدأ أيًا منهم بقصدية ما، أنا أجد نفسى بشكل لا واع أطارد قضية ما سوًّاء تقنية و سياسية. إلخ، الكتاب معى دائمًا، وما يمر بي، يمر بالكتاب، الرسم بالنسبة لي هو فعل ألم وليس فعل خلق، فعندما أرسم لا أصنع شيئًا محددا، أنا أكوّن، والرسّم انعكاس لكينونتي هذه اللَّحظة، فهو انعكاس لما يحدث في العالم الكبير من حولي، ممتزجًا بما يحدث في حياتي المباشرة، وداخل عقلي، وأنا أعي ذلك كله، الكتب بالنسبة لي من أهم ما أنجزت في حياتي، رغم أنني لم أعرضها، هي لي أنا شخصيًا، قد يكون لها جانب علاجي بالنسبة لى، لَأنها أظهرت لى بوضوح ما يدور بداخلى. نوع من البحث الذاتى؟

والعلاج الذاتي، عبر هذه الكتب وتأثيرها على أصبحت مهتمًا بموضوع العلاج بالفن، لماذا أرسم يوميًا؟ لأن الرسم بالنسبة لي شكل من الصلاة، يمنحني السلام

هُل ترى أن الكتب مرحلة فنية قائمة بذاتها في حياتك

الكتب كأي ممارسة، ليست مرحلة وإنتهت، أنا أمارس أشياء عديدة، ولا يمكنني ممارستها كلها في الوقت

هل كنت تمارس التصوير أثناء إبداعك للكتب؟ مطلقًا، كنت أرسم وأمارس الطباعة الفنية والرسوم الحانطية، لم أكن أمتلك مرسمًا وقتها، لقد استهلكتني دراسة الماجستير ماديًا تمامًا، وكانت الكتب مرسمي

كيف انعكست الكتب على أعمالك بعد ذلك؟ الكتب فيها كل شيء، هي كل الماضي والحاضر والمستقبل، مشحونة بالأفكار للوحات ورسوم ومنحوتات

هل تعد الكتب بشكل ما codecs خاصًا بنذير الطنبولي؟ هي دماغي عمومًا، أحيانًا ما كنت أكتب فيها جملًا كاشُّفة، اكتشفت أنني أعاني من الأرق، لأنني كثيرًا ما كتبت فيها: أحتاج للنُّوم، وهُّو نوَّع معتَّرف به في العلاج النفسي، رسم كو آبيسك جزء من العلاج النفسي حاليًا، ما بالك وهذه مهنتنا كرسامين، كما قال فرويد: الرسام هو المريض الوحيد القادر على مساعدة نفسه عبر رسومه ومساعدة المرضى الآخرين، خوان ميرو

قال: "الفنان هو الشخص الوحيد

من وجهة نظرى المتواضعة، فن الكتاب يشبه العمل التركيبي Instlation، يمكن أن نمارسه أحياتًا كفنانين، لأنه يمنّحنا نتائج مثيرة، ويعطينا الفرصة للخروج من عباءة صنعتنا، لكنك لا تستطيع بناء مسيرتك الفنية كلها عليه، فهو حالة مثيرة ومنشطّة تحدث أحيانًا، أو تقرر أن

الناطق وسط بكماء، وعليه تقع مسؤولية الكلام

يشمل رسمًا وتصويرًا، ونحتًا أى أن الكتاب نفسه يتم نحته ـ هل هو مجرد تقنية أم توجه أصلى قابل للتطوير؟ باعتباره جديدًا على مصر أو غير مطروق فيها؟

عالم النفس الشهير: "رموز أساسية، يتشاركها البشر فن الكتاب أو Book Art، كيف تراه؟ على اعتبار أنه

أيًا كان ما نعتبره صفحات، هو مفهوم ككل محوره فكرة الكتاب، الاهتمام هذا بالكتاب كشكل بغض النظر عن لماذا ظهر فن الكتاب؟ هل لأن لدينا أجيالًا أصبحت تعتب

بضميرهم، أن تستطيع رسم أحلامك وكوابيسك سواء التي بُالحُلْم أو باليقظة، فيجد جمهور لوحاتك أحلامهم وكوابيسهم فيما رسمت"، وهو ما يسميه (كارل يونج)

تقوم بها أحياتًا، لا أكثر، ولا يجب اعتبار كتبي المرسومة (فن كتاب)، هي (كتب رسم) وليس فن كتاب.

الكتاب (أنتيكة)، ففقد محوريته كوسيلة للمعرفة لصالح الوسائطُ الرقمية؟ فن الكتاب كان موجودًا دائمًا، المتاحف تحتوى كتبًا قديمة ومصاحف ونسخًا من الكتاب المقدس، ليس فقط

لندرتها التاريخية، بل للجماليات الخاصة المستخدمة في صناعتها ككتب، هو فن كان موجودًا دائمًا، منذ البرديات المصرية القديمة، ما حدث في عصرنا هو إعادة اكتشاف لذلك الفن القديم العريق، التعامل مع الكتاب كحالة جمالية وإبداعية بغض النظر عن النص، فن الكتاب قد يكون رسومًا قدمها رحالة عن رحلته وتفاصيلها في كتاب لم يقصد أن يكون فنًا تشكيليًا. واحد من أهم من يقدمون أ فن كتاب هو الصحفى ورسام الكاريكاتير جو ساكو - Joe Sacco، هو يذهب بأوراقه وأقلامه لمناطق من فلسطين

نحتاج ها هنا لمعرفة ما الفارق بين الاثنين

ما أقدمه أنا هو كتب تحتوى على رسم، أما فن الكتاب

جمالياته كتكوين، لذلك هو فكرة فرعية وليس فنا

فهو يقدم الكتاب كشكل فني، هو يبحث عن ماهية الكتاب

نفسه، ما علاقتنا بالورق، الكتاب كمادة خام للفن،

قائما بذاته، وليس شرطًا أن يكون الكتاب كتابا بالمعني

التقليدي، كل شيء يحتوى نصوصًا مكتوبة هو فن كتاب،

عمومًا وغزة خاصة، لا يسمح أبدًا للإعلام بدخولها، وحتى النَّاسُ لا ترحب كثيرًا بالتحدث أمام كاميرا، أو تلجأ التحفظ في حديثها، هو يلتقيهم ويتحدث معهم ويرسمهم ويسجل ما يقولونه، وفي النهاية يخرج بكتاب كامل هو في الحقيقة فيلم تسجيلي مرسوم كلقطّات متتالية، هذا فن كتاب أيضًا، كتاب القصاصات الذي كان منتشرًا وسط الأطفال والمراهقين حتى الثمانينيات، كان إرهاصًا بفن الكتاب الحالى، مجلات الفوتو كوبى التي كان يصدرها المراهقون في الثمانينيات، توجد الآن ظاهرة فنية تعتمد على إعادة بعث هذه التقنية القديمة المنسية، يمارسها جيلنا الذي عرف سحر الفوتو كوبي في مراهقته، فنانون يطبعون نسخًا محدودة من كتب كوميكس أو مكتوبة باليد من مجموعات قصصية، ويقيمون مناسبة لبيع وتوزيع تلك الكراسات محدودة الطبعات زهيدة الثمن،

دون ناشرين ودون تعقيدات رقابية، لأنها تمر من المنتج للقارئ مباشرة، هذا شكل خاص لفن الكتاب، وعاء خاص، له خصوصيته وله ما يناسبه، فليس كل الفن لوحات في جاليري.

في مصر، نحن نرى الفن وتاريخ الفن بشكل خاطئ فهو ليس قضية سحرية ميتافيزيقية، الفنان ليس شخصًا يتلقى وحيًا خفيًا، تقنيًا هو يتأثر بالمتاح من أدوات وتكنولوجيا، أنواع جديدة من الأصباغ أو أدوات الرسم أو الأسطح، بقدر ما يتأثر بما يدور في العالم من سياسة وفلسفة وأحداث. إلخ، مثلًا، التعبيرية الأمريكية في الثلاثينيات اشتهرت بلوحات تجريدية كبيرة الحجم، وقتما كان الأوروبيون يرسمون لوحات أقصى أبعادها 140 سم، لماذا؟ لثلاثة أسباب:

-1 الكساد الاقتصادي بالولايات المتحدة أدى لتوافر مساحات صناعية كثيرة مهجورة، ما وفر مراسم شاسعة الاتساع ومجانية تقريبًا للفنأنين الأمريكيين.

-2 شيوع صناعة Duck Cotton بالولايات المتحدة، وفر أقمشة رسم بأبعاد لم تكن شائعة في أوروبا، ما ميز

-3 بداية تصنيع دهانات من المخلفات البترولية في الخمسينيات، بخواص أفضل وأكثر استقرارًا وسهولة من الألوان الزيتية الشائعة في عصور سابقة. لا يجب نسيان تأثير الخامات والتكنولوجيا على تطور

على مستوى الثقافة البصرية، جيلنا (مواليد السبعينيات) تربى بصريًا على مجلات الكوميكس، التي كانت شائعة في وقتنا، على الرسوم الكارتونية اليابانية المستمدة من لمانجا، ما لم يتوافر كثقافة يصرية لأجيال أقدم.

هل تقصد أننا تناسينا أن الفن التشكيلي في الأساس صنعة ومقدرة حرفية، تتأثر بالمتوافر من خامات

أرى أننا في مصر- من حيث تدريس الفن- رقصنا على السلم، فتدريسه في العالم كله ينقسم إلى اتجاهين: الأول: ما أسميه الاتجام الشمولي، وعلى رأسه الأكاديميات الفنية بروسيا، رحيث الشكل الكلاسيكي التقليدي لتعليم الفن، نسخ لوحات الأساتذة القدامي، رسم الطبيعة الصامتة والتماثيل الرومانية، الرسم بالزيت وتقنيات منقرضة، وهو قريب مما نفطه في مصر، تلك الأكاديميات ترفض التطور، والشباب يعزفون عن دخولها، لأن لديهم خيارات أحر

خيار الأكاديميات التي تعمل كأنشطة تجارية، وهي باهظة الثمن، وتعمل لصالح المكسب المادى، وعليه فهي تقبل الدارس أيًا كان بغض النظر عن موهبته، ما دام سيسدد رسومها الدراسية، ما أدى لظهور مصطلح انتشر بقوة خلال 2004/2005 وهو -Non skilled base art:

الثانى: وهو السائد بالغرب،

فن غير معتمد على المهارات، فخلق موجة فنية لتشجيع (اللي ما بيعرفوش يعملوا)، وفي لندن وحدها نحو 12 كلية اأفنون جميلة "، في نظام لا يقل



الضخم من خريجي فنون سنويًا الذين يُضخون سنويًا في ثقافة المجتمع، والفتقاد تلك الأكاديميات إمكانيات كلية فنون حقيقية من مراسم كبيرة وأفران حرق وصهر ومراسم نحت. إلخ، فهي تعتمد تقنيات فنية لا تحتاج لاستثمارات كبيرة بالبنية التحتية، كالرسم على الكمبيوتر والتصوير الرقمى. إلخ، أما من يريدون فعلًا تعلم التصوير فهم يلجأون لتقاليد عصر ما قبل الأكادبميات الفنية، بالبحث عن فنان يقبل أن يعملوا مساعدين أو (صبيان) بمرسمه ليتعلموا منه، على الناحية الأخرى ايوتيوب" مزدحم بمحاضرات فيديو يلقيها متخصصون في الفن التشكيلي حول التقنيات والمهارات الفنية، بل ويمكنك التتلمذ على يد فنان عن بعد، سواء مجانا أو بأجر، وفي الحقيقة لا أرى سببًا يجعل شخصًا يدخل كلية افنون جميلة" ليتعلم الفن

إذن هل تشجيع الفن الخالى من المهارة أدى لظهور الفن المفاهيمي. باعتباره فنًا لا يحتاج للمهارة؟ على الإطلاق، يجب أن نفصل ما بين (الفن المفاهيمي)



















وما بين انعدام المهارة الفنية، ويجب أن نعترف بأن حركةً ما بعد الحداثة تحتوى الكثير من الأعمال المفتقدة المهارة التي تدعى المفاهيمية، وفي النهاية أهم مميزات جيلنا هو امتلاكه المفاهيمية، لأن الفن في النهاية هو

مفهوم وحرفة وأنا لست مهتمًا بالحديث عمن يقدمون فنًا مفاهيميًا مفتقدًا المهارة، بل ضدهم وأنت تعرف ما سأقوله: عليهم هم تبرير ما يفعلونه والحديث عنه. ما يهمني هو الفريق الآخر، من يريدون اكتساب مهارات الرسم والتصوير والنحت، وممارسة فنهم مع تطوير هذه المهارات، وضرورة قدرتهم على الوصول لما تقدمه التكنولوجيا دائمًا من أدوات وألوان وخامات من حقهم تجريبها وتطوير مهاراتهم، طبقًا لما تتيحه الخامات الجديدة، وهو ما لا يتوافر كتيرًا في مصر.

### إلى أى مدى يمكن أن تؤثر الخامات المتوافرة على تطور المهارات أو الأساليب الفنية؟

سأعطيك نموذجًا، ما بين الحربين العالميتين، شهدت فرنسا انفجارًا للأعمال الفنية المطبوعة على ألواح الزنك التقليدية، التي يتم رسم التصميم عليها باليد، والتعبير المستخدم متحفيًا هو: طباعة من على لوح زنك معاد تدويره، لأن ظهور طباعة الأوفست وانتشارها في ذلك الوقت، أدى لتخلص المطابع من ألواح الزنك ومكابسها وأدواتها، ما وفر للفنانين \_ في وقتٍ أزَّمة اقتصادية كان عْلَبْهِمْ يعانى فيها من الفاقة- وسيطًا إبداعيًا شبه مجانى،

فكانوا يقومون بغسل ألواح الزنك بالحمض لإزالة

اختلفت كثيرًا طبعًا، مصر أصبحت أوسع من حيث الحركة

القدم التي تظهر من الطبعات المأخوذة عن لوح زنك معاد استخدامه لجماليات فنية خاصة تميز ابداعاتهم، كفنانين مثال بيكاسو وخوان ميرو، صنعوا منها جماليات الصورة، الآن نحن نعيش العكس، الفنان يطارد أحدث ما أنتج من أجهزة وتقنيات، أصبحنا مستهلكين، بينما أرى الفنان بشكل ما (ساحرًا) قادرًا على إنتاج ذهب من التراب، فسيخ من الشربات، هذا الهوس بالإنفاق على الخامة هو دلالة على فسناد فكرى.

## منذ خروجك عام 2001 وعودتك لمصر بعد 15 عامًا لم تزرها أبدًا، كيف ترى الحركة التشكيلية بين ما كان

التشكيلية، في السابق وخارج الأماكن التابعة لوزارة الثقافة لم يكن يوجد سوى جاليريهين أو ثلاثة، الآن هناك العشرات بأنواع عديدة، في السابق لم يكن لدينا سوى جائزة صالون الشباب، الآن لدينا رعاة وتمويلات وسوق نشطة للأعمال الفنية، في السابق كنا نعرف أن الفن التشكيلي ليس مجزيًا فنيًا وقبلنا ذلك، الآن الوضع اختلف، والفنانون الشباب محظوظون بسوق كبيرة ومجزية ماديًا للفن التشكيلي، أصبحنا جزءًا من العالم فعلًا، المعرفة أصبحت متوافرة وبسهولة، بعد أن كنا نعاني لنجد كتالوجًا فنيًا في هذه المكتبة أو تلك، منرأيي

التصميمات القديمة، ثم اعادة استخدامها، وأصبحت مراسمهم مطابع يدوية للزنك، وطوروا حالة (العتق) أو أن المجتمع أصبح أكثر نشاطًا وانفتاحًا على العالم، أصبح هناك كثير من التنوع والأفكار الجديدة، وما أراه الآن في المعارض بمصر لا يختلف عما أشاهده في المعارض بأوروبا، ما عدا أماكن ترفض التطور والتغير، مثل كلية الفنون الجميلة المنفصلة عن عصرها، وهو مكان لا أعلم ما الذي يفعله حاليا في عصرنا هذا،

خصوصًا مع ظهور جاليريهات ومدارس فنية خاصة يمكنك أن تتعلم فيها تقنيات الفن التشكيلي، بالإضافة طبعًا لتدريس الفن عبر الإنترنت، وبصراحة أرى أن مثل هذه المؤسسة "كلية الفنون الجميلة"، لم يعد لوجودها جدوى في أي مكان بالعالم، فالفن ليس موضوعًا للبحث الأكاديمي، بل موضوع شخصي جدًا وشديد الخصوصية، بالنسبة لى مدرسي الفن في العالم هم كمن يحاول تعليم عصفور كيف يغنى، لا فائدة لهم إلا لمن ليسوا عصافير.

### سؤال أخير: ما الشيء الأهم الذي حزمته في أمتعتك وأنت تغادر لإنجلترا في 2001؟

نذير الطنبولي، أخذته معى بكل مشاكله ومصائبه، وهناك كان على إعادة تربيته وتطويره، واختباره، في النهاية السفر من أهم ما تفعله في حياتك، لا يمكنك أن تبقى حياتك كلها في منطقتك الآمنة، وسط منزلك، الخروج يختبرك أنت شخصيًا ويُعطيك.... رؤية مختلفة لنفسك ولحياتك

فن تشكيلي

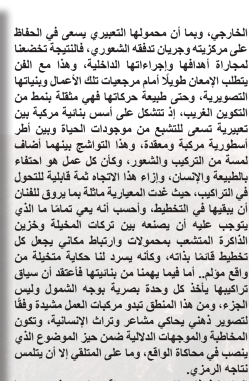
## السمة الشعورية في تخطيطات عبد الكريم سعدون خضير الزيدى «العراق»

كيف لنا كمتذوقين للفنون الانسانية أن نفهم التخطيطات على أنها فن قائم بذاته؟ هل تكفينا نظرة أولية لنحدد طريقًا لحمل سماتها الشعورية؟ أم يتعذر علينا ألا نقترب منها ولا نصدق بنياتها الصورية، لأنها نماذج متغيرة تمتثل لنوازع الفنان؟

منلة طالما تراودني وأنا أنظر لهذه التخطيطات وكمها لمحافظ على وحدتها الموضوعية، إنها بحق تتيح لى كمتابع لرسومات عبد الكريم سعدون أن تعطيني ما يكفي من الثّقة إزاءها؛ لتنتج رصيدًا من التعبيرية التي توجه خيارها نحو الجمال الخاص، وما تفعله المشاعر في سطحها التصويري.

تحدث هنا عن مجموعة من المنجزات التي تحمل مسحًا تعبيريًا، وهي حمولات سوسيولوجية لم تبتعد عن المحيط الحياتي مهما تباينت طرائقها في التصميم



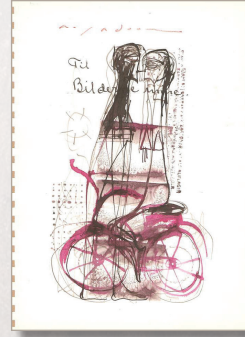


انها تخطيطات لا تبتعد عن واقعيتها وتعرف وجهتها جيدًا، بحيث لا تضلل من يتابعها، وهذا يعتمد على عدة خصائص، منها امتلاكها طابعًا تأمليًا، بالإضافة إلى إحياء الجدل كلما سمحت لنا قواعد تأمل العمل، ويهذا لا يمكن أن نفصل نطاق بنيتها الصورية عن معرفة المتلقى، ومثل هذا الإشراك لا يخلو من تبعية يريدها عبد الكريم سعدون أن تبقى قائمة بين العمل والمشاهد، وإلا لكان كل

عمل يحدد مساره وفق معايير جامعة للخيال والذاكرة. هناك من بين هذا الزخم من التخطيطات ما يدفع بنا للتزود من فاعلية الإشارة السيميائية مقابل نتاجها وحقلها، فنجد أن عبد الكريم يتعمد أن يوفر قاعدة لمن يتابع أعماله مشيدة على أسس وآلية متصاعدة تعكس نفسيته، وهي ليست ضربًا من الغيب أو الفعل الغرائبي، وإنما تحمل طابعًا شخصيًا بحتًا يقوم على إعطاء المعنى بُعدًا صوريًا خاضعًا لمرجعيات واقع ملتبس وملىء بالتناقضات، وهذه نزعة أخرى يثريها الجدل والنظر الم الأشياء بعين حقيقية، لنعى تلك الوحدات الصورية الكبيرة منها أو الصغيرة التي تحمل "وجهًا آدميًا/ رمزًا حبو انبًا، تبادُّلا لقبلات أو نفاقًا احتماعبًا".

مظاهر تميل للتحرر وليس للتعامل، وإن كانت واقعية وحقيقية، وهذا ما يثرى لعبة التخطيط وانحرافه الشكلي، لهذا علينا أن نأخذ على عاتقنا معرفة عناصرها وعدم مصادرة مرجعياتها، ومن ثم إزاحة التزويق عنها؛ لتكون وثيقة الصلة مع المحيط، صاحبنا عبد الكريم لم يلجأ لعمق الأسطورة وغيبياتها، لقد ذهب بحمولات تلك التخطيطات التعبيرية باتجاه تراث الواقع ويومياته، وإنساق وراء مشاعره وذهنيته، وكانت رسالته واضحة في كيفية مسك نسيج الذاكرة والوقائع الحياتية، ولهذا لا نجد تعددًا في الرؤى ولا تغريبًا في نظام اليوميات المؤلمة.

نتابع في أعماله توثيقًا لما يجرى، لنجدد الثقة بخطابه التعبيري، وحسنًا صنع الفنان حينما جعلها مفعمة بالبساطة، خاضعة لمنظومتها ودلالاتها، وفق خيال متدفق ألمًا وبوحًا، ومنشدًا للحرية وكسر رتابة ما لا يلزمنا من فرائض ومقايضات، إنه بتخطيطه الفني يجعل مظاهر الحياة أمامنا دون تحول وغموض، يلبسها دورها في العلن لتكون قابعة في مخيلة كل من يشاهدها، ولعل التركات الشعورية لها كأنت واضحة، من خلال اعتماده



على لون واحد حتى تستجيب خطوطها لجاذبية المدلول وتجاري ما تسيره ميولها العاطفية، ولا بد لكل ذلك من إيجاد مبرر يجعلنا نتابعها بانفرادها التصويري وليس التوقف عندها جميعًا.

لقد أتاحت لنا تخطيطات عبد الكريم سعدون إعادة التوازن في فهم رسالة الفن ووجهته التعبيرية، لأن منظومتها وأنساقها البنائية ازدادت ثباتًا مع المحيط الحياتي ولم تعارض نزوع نفسية الفنان، بل انقادت لتوجهات ذات سمة شعورية، وهذا ما لمسناه في كل تلك المساحة المغطاة بالمؤثر التعبيري. كل هذه التخطيطات وأسلوبيتها بدت لى ذات نسق عاطفى، وأتاحت لى أن أستغرق طويلًا في الوقوف أمامها، وأحسب أنها ستبقى في ذاكرتي محمولًا حيًا يمتثل لأبعاد اجتماعية.



تخالجني دائمًا عند تصميم ملابس أى عمل مسرحى أو سينماني- عدة تساؤلات عن شخصيات العمل: ما ظروفهم الاجتماعية، الاقتصادية، والنفسية؛ وكيف أعبر عن كل هذا من خلال ملابسهم التي تعد بالنسبة لي - لغة بصرية تساعد الممثل على التجسيد المتقن الشخصية، وتعطيها دراميًا البعد الإنساني. ويبدأ المصمم من حيث بدأ الكاتب ببناء الشخصيات ورسمها،

الملابس. لغة ودلالة

نرمین سعید

على ورق إلى إنسان من لحم ودم . مقارنة بالواقع، لا خلاف أنها تلعب نفس الدور الحيوى في حياة الفرد اليومية داخل المجتمع، لارتباطها بدورة الحياة، فلكل حدث زيه الخاص، فطقوس الاحتفال بالفرح

ووجوههم لحمايتهم من البرد القارس في الشتاء، بينما في الدلتا يستخدم الفلاحون المنديل المحلاوي التقاء

لغُهُ حسيةً، تتفاعل مع الجسد ويتفاعل معها ومع مفرداتها الخاصة ودلالاتها الرمزية" فهى كل ما يرتدية الإنسان أو يغطى جسمه من رأسه إلى قدميه، مثل أغطية الرأس، اللباس الداخلي والخارجي، والأحذية ومكملات

عليها بعض تغييرات تؤثر على السلوك الملبسى للفرد، فننشأ عنها دلالة جديدة تعكس سلوكا مجتمعيًا يستحق الدراسة والتحليل.



حتى تتحول - بالاشتراك مع فزيق العمل - من مجرد فكرة





بنت لابسةمنديل باوية-محمود سعيد

و المرب مراسة عمال سيدات الطبقة العليا "التلى" تدريجيًا بعد أن بدأ الغوازي استخدامه كغطاء لبدلة الرقص، ما أثار حفيظة الرجال فمنعوا نساءهم من ارتدائه أو حتى

سمعة. كما قد يكون انتشار صناعة السجاد اليدوى في أسيوط وإقبال الفتيات عليها لعائدها المادي المجزى أيضًا سببًا في انحسار هذا الفن وعدم رغبة الفتيات في تقضية ساعات طويلة في التطريز بمقابل مادي بسيط.



والعمامة على رجال الديل والعماد السرعيين، والمبعد العمامة بديلا للطربوش \_ رمز الحكم العثماني الذي ظل منتشرا أثناء الاحتلال البريطاني حتى قيام ثورة 23

يوليو التي ألغت ارتداءه في جميع المصالح الحكومية،

ثُم بَدَأُ الرجال التخلّي تدريجيًا عن ارتدانه في المناسبات الإجتماعية ليختفي تقريبًا في أواخر الخمسينيات ومطلع

بنفس المنطق لكن في الاتجاه العكسى تغير شكل المجتمع المصرى في سبعينيات القرن العشرين، مع تسيد

الحركة الوهابية في الجزيرة العربية وانتشارها خارجها

وتأثيرها على المصريين المقيمين هناك، فظهور الحجاب

وسيرها حتى المصريين المعيمين هات عطهور الحجاب كزى دينى ونبله قبولا كبيرًا بين المصريات خارج وداخل مصر، يهدف إلى تمييز المسلمات فى جميع أنحاء العالم. ومع ذلك أخذ الحجاب عند المرأة المصرية سلوكًا ملبسيًا مختلفًا عن بقية المسلمات فى البلاد الأخرى. إذ شاع بين المصريات المحجبات ارتداء "ابدى" كاريناء وهو قميص المصريات المحجبات ارتداء "ابدى" كاريناء وهو قميص

نسائى داخلى بأكمام طويلة من القماش الاصطناعي

اللاصق، أنتج تحت اسم "كارينا" وانتشر سريعًا وأصبح ظاهرة ملبسية نسانية مصرية ملحوظة.

قِد يدافع البعض عن "البدى" الذي أعطى النساء الحرية

في أرتداء موديلات لا يمكن ارتداؤها بسبب كشفها أجراء

من أجسامهن، وقد يهاجمه البعض ويتهمه بإفساد الذوق

من المحاملين. ولد يهدا المحامل ويها المحامل المحال المحرق العام في مصر، لكن سواء اتفقنا أم اختلفنا فهو ظاهرة مصرية خاصة جدًا بالمرأة المصرية باختلاف طبقاتها.

شارلت واصف ملكة جمال الكون 1935 في توب من التلي

ترتبط باللون الأبيض، والجنانزية باللون الأسود. كما أنها وسيلة تكيف وتاقلم مع الظروف المناخية عما الها والليب المجتمعات البشرية، ففي صعي<mark>د مصر،</mark> والبينية في كل المجتمعات البشرية، ففي صعي<mark>د مصر،</mark> يستخدم الرجال الشال الصوف لتغطية رعوسهم

حرارة الشمس في جو أكثر اعتدالًا ورطوبة. وبجانب كون الملابس لغة اجتماعية صامتة هي أيضًا

الزّينة والإكسسوارات، كما تضم أنواع النسيج، طرز التصميمات المختلفة، النقوش والرسومات والإلوان. وتستخدم أيضًا كوسيلة اتصال بين الأفراد، فهي مرآة للمجتمع تعكس عاداته، تقاليده، ومعتقداته. وقد يطرأ

ويرتبط السلوك الملبسى- عمومًا- بالتغييرات الاجتماعية الْاقْتصادية، والسياسية، التي تؤثر في طبقات المجتمع

ما قد يجعلها ترفض عادات ملبسية معينة كانت تحافظ عليها قيمًا مضى، وتتبنى أخرى جديدة. على سبيل المثال النساء في صعيد مصر في القرن التاسع العشر، خصوصًا فى أسيوط، ازدهرت ما بينهن صناعة نسيج "التلى"، فكانت الأمهات تحرص على تطريز طرحة العروسة وجلبابها منذ الصغر، وكن يتباهين فيما بينهن بكمية



ونوع الشغل المطرز بسلوك الفضة على الجلباب أو الطرحة، فكلما زاد دل على المكانة الاجتماعية للسيدات



حرب بداية الألفية. الغناء والدين والجنس محمد نبيل

«مصر»

كان الاحتفال بأول رأس سنة في الألفية الثالثة مغايرًا، اختلطت أصوات الشماريخ ووميضها مع الكلاكسات وتقارع الكؤوس، والاستعداد لاستقبال أكبر شجرة كريسماس في جينيس، وانتشار كاميرات الفضائيات لنقل الحدث.

هذا في العلن، أما الخفاء، حيث عالم حركات الإسلام السياسي فكان الاحتفال بتغيير جذري في تكتيك المواجهات، بدأ عناصرها قيادة الطائرات لرَّفْع حصيلة مواردها، وتفجير كاد يصبح مُساويًا في لبنان، لولا يقظَّة الجيش، وأصبحت مصر مسرحًا لأحدث عروض فكر "الوهابية" التكفيري، وعلى رأسها ظاهرة الدعاة الجدد على الفضائيات.

فيما صار الشارع ملكًا للإخوان ودروسهم في الزوايا والمدارس، واستحوادهم على نسبة كبيرة من برلمان 2005، ليتم البحث عن شيء يشتت الانتباه عنهم؛ الجنس، أزمة الاسلاميين الأبدية.

لموسيقي vs المواعظ خيم الهدوء على المشهد أواخر التسعينيات، وأوائل الألفية، اعَتَقد جيلٌ التسعينيات أنه وصل منتهاه في الموسيقي ولا جديد يقدمه، فمفجر ثورة الأغنية الشبابية منتصف الثمانينيات التي قلبت كل الموازين "حميد الشاعري" كالت له نقابة الموسيقيين المصريين ضُرْبة قاصمة، جعلته يصدر ألبومات خاصة به

بعدما كان يلحن ويوزع يوميًا عشرات الأغاني. تقنيًا، ضرب الغرور بآقي النجوم، الذين اعتقدوا أنهم وصلوا للقمة، مع بداية تُورة "التّراكات" التكنولوجية، التي أتأحت لكل عازف أن يؤدي دوره منفردًا، فعززت فكرة الاستديو المتطور عارف ال يودي دورة معطورة، فعررت عمرة المسلور المنطور النهي عصر الفرق الموسيقية، التي يجب اجتماعها لتسجيل الأغاني، ثم يأتي المكساج فيتمم العمل بدمج أصوات الآلات، ليحقق التجانس، وينتشر الكمبيوتر، ويختزل كل ذلك.

موسيقيًا، أخطأوا حين ظنوا أنهم قدموا كل جديد، وكان الأبرز توظيفٌ "حميد" أصواتًا ليست طربية، بل لا تكاد حناجرهم تصل إلى "الأوكتاف" أو نصفه، عاجزة عن صناعة "الحليات والعرب والقفلات"، وتلعب النغمات في أوضاعها الصحيحة بصعوبة منهم مصطفى قمر وسيمون وهشام عباس ليقضي على نظرية الطرب، التي استحوذت على الأغنية منذ الثلاثينيات حتى الثمانينيات، وأصبحت العبرة هي الأغنية وليس صوت المغنى، والأدهى أنه جعلهم نجوماً تربعوا على عرش الموسيقى، واستمروا دون تجديد حتى سحبت "سيديهات" عمرو خالد البساط من تحت أقدامهم.

أحس صناع الموسيقى، بعد حرب الإسلاميين عليهم، بانهيار سوق الكاسيت، وكان أمامهم خياران، الاستسلام أو المواصلة،

وصدمة أكبر من "آهات" "ريلاكس إن" لجيجي لامار متبني ولأن لكل حرب رجالها، فكان هناك مخططون رئيسيون أولهم "ثنانسى"، الذي صعّد في حرب بدأت بالصغار وجذبت إليها الكبار، ولجأ إلى "آه ونص"، بتوزيع من طارق مدكور الذي لمنتج العبقري محسن جابر، الذي بدأ الحرب بتأسيس قناة جعل نانسى- بموسيقاه- تحلق في السماء، وتحتل حفلات "مزيكا"، فنالت نصيبًا جيدًا من المشاهدات، ثم "عالم الفن"، جعل تاسي- سوستود- حسى مي المدور وسر جانبًا، كما الإذاعة والتليفزيون، ونحّى تيار سيمون أسمر جانبًا، كما جددت نادين لبكي في "أه ونص"، فعالجت الريف المصري وفلكلوره العالق في ذهن الأجنبي، رغم التصوير في الريف ليظهر أكبر حليف فيها، وهو مؤسس أضخم إمبراطورية لإنتاج الفيديو كليب والموسيقى، "جمال مروان"، الذي دشن

جاء رد ميلودي سريعًا، وهذه المرة باليه بيداري كده"، التي أظهرت فيها روبي ليونتها داخل "الجيم"، لتشعل الأجواء أكثر المهار الأجواء أكثر المهارية من سابقيها بألحان محمد رحيم.



اختلفت فكرة توظيف الجنس في الموسيقي منذ "عبد الوهاب" حتى "الين خلف"، فأعتبرت محضّ خيال، وبالرجوع لما قبلهما نجد "التخت" والمسارح الغنائية وفرقها في الثلاثينيات، فتورطت فرقتا "تبديعة مصابني" و"نجيب الريحاني" في الكلمات وليس الألحان، التي كانت عاملًا مساعدًا فقط. تتلقف "ميلودي" و"مزيكا" كليب "أخاصمك آه"، ويبث طوال اليوم ويصبح حديث الشارع، وتهيج الدنيا، ويأتي رد الجماعات المتشددة عنيفًا للغاية بعدما استشعرت بدء شن حرب عليها، غم سيطرتها على الفضائيات والإنترنت والكاسيت. في أي معركة لا تنتظر نتائج ضربتك الأولى، فبروتوكول الحروب يقضي بأن تستمر في الضرب حتى تستشعر الانتصار المبدئي، وهو ما حدث. فبعد أشهر قليلة من "أخاصمك آه" ظهر صاروخ نووي جديد، وهو كليب راقص "إنت عارف

موسييقى

مجموعة "ميلودي" بِقناتي ""أربيا" و"هيتس"، وشركة ' ميلودي ميوزيك"، وألحق بها قناة للأغاني الأجنبية، وقناتي

أماً الملحن محمد رحيم، الذي صنع جيلًا جديدًا لعصر مليء بالمعارك في عالم الموسيقي. فكانت بدايته مع الهضبة في

أخر تعاون له مع حميد، الذي وزع البوم "عودوني" 1998،

وبالتحديد في أغنية "وغلاوتك"، وتجلُّت شهرته بعد تلُّحين

"ولا على باله"، في ألبوم "أكتر واحد"، أكثر ألبومات دياب شُهْرة، الذي كان ورشة عمل نشباب الشعراء والملَّدنين، على

رأسهم عمرو مصطفى. وأثارت تلك الورشة حفيظة الشباب الموهوبين، لتؤكد لهم أن

النجومية لا تحتاج "سلمًا" بل قد تحدث ضجة من أول الحانك،

وكان الوصول للخلطة السحرية للأغنية الناجحة؛ موزع

. خبرة ليس مشهورًا يبث روحًا مختلفة للَّحن والكلام، بجانب

شاعر وملحن شابين، والمثال هنا الذي دَق ناقوس الحرب

مع الإسلاميين "أخاصمك آه"، للبنانية ناسى عجرم، وكان

ثلاثتهم: فوزّي إبراهيم "شاعرًا"، ومحمد سعد "ملحنًا"، وعادل عايش "موزعًا، والإخراج للبنانية نادين لبكي، ليتم ترويج الفيديو عبر فضانيات محسن جابر وجمال مروان. وتكشف كواليس "أخاصمك أه" خطوطًا كثيرة في صناعة

الأغنية العربية ومراحل تطورها من منتصف التسعينيات،

عندماً ظهرت "أخاصمك آه" 2003 كانت إلين تتصدر

الفضائيات، بقوة صوتها ورقصها واشتهار الألحان التي

تختارها، ومنتجها "جيجي لامارا"، الذي فتح بابه لكل الشعراء

وعرضوها عليه، فأعجبته وفطن إلى أن هذه التركيبة فُعالَةً

وستنجح حتمًا، وعرضها على إلين التي فاجأتهم برفضها،

لتختلف مع مدير أعمالها، الذي اتفق مع الشباب على الحضور،

وأن هناك فتاة بلدياته "نالسي عجرم"، التي أخفقت في البومين من قبل افتتات بالأغنية واتفقت مع صديقتها المخرجة

نادين لبكي. وقد انتهت توا من دراسة الإخراج السينمائي- على صنع كليب للاعنية يخلق نهجًا مختلفًا في السوق، فتصبح خطا

والملحنين الذين يرغبون في التعاون معها. وجاء الشباب الثلاثة أصحاب "أخاصمك آه"

فاصلًا بين ما قبلها وما بعدها في 2003.

الإثارة والألحان العصرية

وعلى امتداد 15 سنة تالية.

كما فعل رحيم وعمرو مصطفى وغيرهما مع الهضبة.

أفلام ومتَّلهما للدراما واثنتين للمنوعات.

فقاتلوا بشراسة.

ليه"، للمصرية "روبي"، والمنتج "شريف صبري"، بمنطق "الفتك" تعاون فيه مع محمد رحيم الذي تخلى عن فكرة بطولة آلة "صولو" وهي الأكورديون وأعطى سلطة مطلقة للإيقاع، فيصبح الصولو الوحيد هو صوت "روبي".

أثار تبنى "ميلودى" وصاحبها جمال مروان "روبى" جدلًا

٦ ٦,

ثم أتبعه شريف صبري بفيلم من إخراجه "7 ورقات كوتشينة"

المصنوع خصيصًا للترويج لبطلته "روبي"، الذي شهد أغنية

"كل أما أقوله آه"، بتوزيع وتلحين محمد رحيم الذي تبنى

روبى موسيقيا، وأظهر في نهاية "السينيو" جملة "يقولي هو

لاً" بتكرار "لا لا لا لاً"، بأربع سكتات بفارق مازور وبنفس

### تدرج الصوت الذي صاحبته روبي على الشاشة وهي "تفك" أزرار فستانها بمقدار "لأ/ زر" حتى ينكشف النصف العلوي من جسدها بالكامل مع آخر لأ "زر"، فاقتطعت "ميلودي" الكليب من الفيلم فور عرضه، وروجت له، لتزيد الدنيا أشتعاً لا. ولم يكتف "شريف ورحيم وروبى" بذلك، فسرعان ما طرحوا كليب "ابقى قابلنى"، بدت فيه روبى وكأنها كليوباترا بأزياء فرعونية وتلف حول رقبتها تعبانًا ضخمًا رقصت به رقصها المميز "بانحناء عجيزتها لتحاكي النقوش القديمة على جدران اغتاظ الإسلاميون حتى كاد بخار غليانهم يخرج من آذانهم، ومع مجيء 2005 احتل الاخوان 88 مقعدًا في مجلس الشعب، ليتركوا مشاكل البلد وينشغلوا بحرب الموسيقيين، فتقدم محسن راضي أحد أعضاء كتلتهم في البرلمان بطلب إحاطة طالبًا توضيحًا من وزيري الإعلام أنس الفقي، والثقافة، فاروق حسنى، لكيفية السماح لنانسى وآخرين بنشر أعمالهم، التي وصفها بالهابطة

صاحب ذلك حملات موجهة للصحفيين، تطلب من الحكومة تنفيذ مطالبهم، وترضخ الحكومة لبعض المطالب، فمنعت إذاعة أغاني "روبي" على التليفزيون، ما لم يغير شيئًا في الحرب مع الفضائيات التي اجتذبت المشاهدين، لتنتهي الجولة باستراحة بطلتيها، نانسي وروبي.

. ين انضمت قنوات "روتانا" إلى الحرب، بعد تغيير سياستها المحافظة للغاية عقب تولى هالة سرحان إدارتها، وقدمت بنفسها برامج دات توجهات مختلفة، وأنتجت أخرى سلطت الضوء على الأحداث الفنية المدوية.

وكوّن غسان رحباني من خلال تَتَفُور كاتس" أغنية ''عنتر''، فيما غيرت "مزيكا" من أدائها مع الحفاظ على موسيقي البنس، فأنتجت أغاني كاريكاتورية ذات شبق مستعار كنهج 'ميلودي"، والبداية هنا ببطُّلة المرحلة الجديدة، هيفاء وهبي، في ''رجَب''، من إخراج هادي الباجوري، بعدما بلورتها

"روتانا" في "يا حياة قلبي". دارت فكرة "رجب"، حول فتاة في شادر سمك توجه رسالتها لأحد المعلّمين "رجب"، ليحذر صديقه من عدم المساس بقلبها وإلا ستأسره عندها عاشقًا مشتاقًا محتارًا، الكلمات لأحمد مُأضى، وألَّحان هيتُم زياد، وهما مصريان، وتوزيع اللبناني جان ماري رياشي، الذي زاد من دور الرق والمزمار البلدي، وانطلق المصمودى الصغير بحركة متوسطة ليفسح المجال أمام مستعار هيفًاء لينشر مزيدًا من إحماءات الجنس المثيرة. تجلى اسم رياشي مع مجموعة ملحنين وموزعين لبنانيين ظهروا على غرار الضجة التي أحدثها محمد رحيم مع روبي. وعلى غرار النجاح الذي حققه شريف صبري في إخراج الفيديو كليب في مصر ظهر في لبنان أيضًا مخرجونٌ قادُوا هذه المرحلة أبرزهم جاد شويري وجاد صوايا ويحيى سعادة، الذين تقمصوا شخصية "بجماليون" في صنع فنانات لبنان، فأشعل جاد الفضائيات بماريا وكليب "العب"، التي أعطت إيحاءات جنسية صريحة في بعض المشاهد، عكست أفلام البورنو، مع ألحان وتوزيع بسبط لمحمد رحيم تماشت مع صوت ماريا المستعار. تدعو الجميع صراحة لمشاهدة مفاتنها، وبدأ بصوت دربكة على إيقاع بلدي بطيء، لتبدأ دانا في كلماتها بـ"هس هس هس، بصّ علياً بصُّ"، وضع موسيقًاها ووزعها مارك عبد النور بتجديد للسائد، يمزج الأعنية بوصلة رقص بلدي بتقاسيم أوكورديون على مقام بيات، بدأ خلالها يغير في حركة الموسيقي طيلة الأغنية بشكل هستيري يبطؤه حين تغني دانا ويرفعه في وصلة الرقص الذي كان بطلُّها الأكورديون وتقاسيمه مع الرق، ثُم يهبط ويعلو ليكرر الوصلة ثانية ثم يعود لدانا التي تتغنج

للجمَّلة التي تعمل كلزمة موسيقية "هس هس". اقتبست ميلودي الفكرة التي رأتها حلًا مثاليًا لترد على "رجب، ب"عتريس" لدومينيك حوراني، ذات الباع في الغناء الشعبي اللبناني، التي قدمتها بشكل سأخر بإيقاع مطعِّم بالطبل البلدى والمزامير، أشبه بالسلام الصعيدي الشحط محط، أعده الموزع والملحن اللبناني روجيه أبي عقل، وظهرت في الكليب الذي

وهي تقول: "ما تبص" ويعلو تدريجيًا حتى يصل لأعلى سرعة



نحافة معشوقته

في تلك الفترة.

الضحك وعضلات مفتولة لا تتناغم مع

وكان المخرج يحيى سعادة صاحب النسبة الأكبر من الكليبات التي تركت صورة ذهنية لدى متلقيها، وسيطرت على أفكارها فلسفة سريالية، فقدم نيكول سابا بـ "كنت في حالي"، وبها مشهد لا ينسى، حينما تمددت على السفرة وفرطت حيات الرمان التي انهالت على تدييها الناهدين ليسيطر على المشهد لون رماني يحيط بفتاة شقراء

ممية حينها مشهورة عند الناس بالطيبة

أخرجه جاد صوايا بعباءة فلاحى بها شق يبرز ساقيها الطويلتين، ويحتوي على مشاهد تجمعها في حقل ذرة بعتريس، وهو شخص ذو شنب كثيف بشكل يثير

ونجح سعادة في نقل الممثلة سمية الخشاب إلى الغناء، وأخرج لها "كليب" صادمًا "عايزة كده"، توزيع حسن الشافعي، وصمّم لها مشهدًا في آخر الكليب، وهي ترقص في "بَبّ" وتلتقي حبيبها في لحظة سكر أو هكذا يهيأ لها ظهوره فيحضنها ويطوق خصرها بذراعيه ويدوران رقصا، ناسيين المحيطين بهما وكل شيء؛ وكانت

وأصدرت ميلودي "قال يعني" في أول ظهور لقمر الطحش، التي لقتت الأنظار بصوت صوبرانو، ومدى لم يتجاوز الأوكتاف الواحد، وكأن طفلة تغنى، لكن حماءات الجنس لم تغب عن صوتها المستعار في كل كلمة، وفي إخراج الفيديو ظهرت قمر تقلد فتاة في أحد الإعلانات التي أنتجتها ميلودي، يروج لقناة أغان جنبية جديدة "ميلودي تيونز"، وتظهر فيه فتاة في البلكونة تلملم الغسيل، وتحاول أن تقلد شاكيرا، ممسكة بسروال رجالي وترقص رقصتها في أغنية "هيبس دونت لاي"، وتردد كلماتها بإنجليزية مضحكة، والبلكونة التي تظهر فيها تحتها محل تعلوه الفتة "عطارة الحرمين"، في إشارة للأسماء الدينية التي نشرتها الجماعات الإسلامية على معظم المحال والشركات

ثُم أخرج أربعة كليبات لهيفاء وهبى، ثلاثة ألهبت الوسط الموسيقي العربي: " «مش قادرة استنى"، «حاسة ما بينا في



ومات يحيى سعادة صعقًا بالكهرباء في تركيا أثناء تصويره كُليب جديد لمايا دياب في أول تعاون بينهما، ولأنه كان دقيقًا في عمله ويحب أن يشرف ويلمس كل شيء في الديكور بنفسه، لمس سلكين عاريين فصعق ومات على الفور.

بينما تقوقع جاد شويري داخل منزله باكيًا حاله، فكل العقود التي أبرمها مع ميلودي عليه أن يبلها ويشرب ماءها، فالشركة اختفت هي وصاحبها وملياراتها.

حاجة "، "يا ابن الحلال"، الذي ظهرت فيه ترتدي بنطلون

ليتكس أحمر، وترقص بجوار محل خضروات، صنّع ديكورًا

مدهشًا من الفلفل الأحمر، أشرف على هذه الأغنيات موسيقيون

محترفون في مصر كأمير محروس وطارق مدكور، وتتجلى

احترافيتهم في التقنيات الصوتية الحديثة ووضع صوت هيفاء

القصير المدى في جمل لحنية ذات مدى طويل نسبيًا، ففي "يا

ابن الحلال" وضَّعها محروس في جملة وظفت بشكل جيَّد في

منطقة الجوابات التي كانت تقول "بحبك وحبك جوايا/ وبيني

وبينك/ هتعند هتتعب ويايا/ يا قلبك يا عينك"، فأظهرت عوار

صوتها الذي غطى المستعار الشبقى عليه، ويحسب ذلك المير

الذي فرد لها وصلة رقص بالمزمار البلدي وإيقاعات بالصوت

وأحياً تيار آخر في هذه المعركة الفلكلور المصري، تجديدًا في

أليات الحرب، فظهرت مروى بأغنية "أمه نعيمة" لليلي نظمي،

وبرع الموزع اللبناني ضياء الغزاوي في معالجة ذلك اللحن

الفُلْكُلُورِي، فَطَعَم إيقاعاته بالباص جيتار والإلكتريك، ومزج

فيها راب أمريكي بأصوات إنجليزية، كما أدخل فيها كورالًا

نسائيًا، وأدخل صوت طفلة صغيرة تغنى مع مروى أحدثت

إيداء جنسى، لذا رولا سعد لا تحسب على هذا التيار، فصوتها

مقبول إلى حد ما، وتبعد عن المستعار بعض الشيء، وهيأ

لها الموزع طوني سابا "عن إذنك"، بأسلوب الأغاني الشعبية

ولم تحسب رولا على تيار اللبنانيات اللاتى تمتعن بأضواء هذه

الفترة الساطعة، وكانت أصواتهن جيدة وثقافتهن الموسيقية

والعديد من المغنيات المصريات، مثل شيرين عبد الوهاب

وشيرين وجدى، بالإضافة لعدد من الفنانات العرب المقيمات في

أوروبا وعدن إلى الوطن العربي ليشتركن في هذه الصحوة من

بينهن مغنية لينانية أتت من السويد اسمها دارين قدمت أغنية مصورة بعنوان "أيوا أيوا"، والأردنية رانيا الكردي التي قدمت

<sup>م</sup>شايف نفسك"، واعتمدتا في أغنيتهما على البروجريسف

روك مبتعدتين عن أي طابع شرقي سوى في الكلمات العامية

وبلغ الصراع أشده، ونشرت الجماعات الإسلامية في المدارس

والجامعات أحاديث تحرّم الموسيقى والغناء بشكل لم يسبق له

وفي المقابل جرّا الفيديو كليب بعض الفتيات على أن يسرن في

شوارع القاهرة ببودي فوق السرة، بموضة انتشرت حتى في الأقاليم في الخمس سنوات الأولى من الألفية، كما أصبحت سير

واستمر ضغط الإخوان لوصف الفنانات بالعاهرات، واستمر

بعض الصحفيين في تدشين حملات ضدهن، وهؤلاء من

المرجح ميلهم إلى الإخوان أو متأثرين بخطابهم في ترويج

اختفى جمال مروان بملياراته مجهولة المصدر التي ظهر بها

فجأة ودشن بها إمبراطورية إعلامية في الشرق الأوسط في

هذا العقد، واستيقظ الفنانون صباحًا على خبر اختفاء ميلودي

وبدأ قادة المعركة يختفون تدريجيًا، فجاد صوايا أعلن اعتزاله

الإخراج والإنتاج والدخول إلى معترك السياسة وترشحه في البرلمان اللبناني، فهجمت جماعة ما على منزله ودمرته تمامًا،

المصرية، عند رانيا، أو العامية اللبنانية عند دارين.

الفنانات في كل برامج القنوات الإسلامية.

الحملات الصحفية التي تصفهن بالعاهرات.

وتصفيتها دون مقدمات.

بشكل مقبول ولاقت رواجًا.

فسَّحبت البُساط منها، وكان هذا عجيبًا.

واكتشفت قمر أنها حامل، وأنجبت بنتًا طلبت من القضاء المصري إثبات نسبها لجمال مروان، صاحب الشركة التي تبنتها، وخسرت القضية وضاع حق ابنتها.

وتعاركت ماريا مع جاد شويري وقالت: إنها لم تكن تعلم أن كليباتها بكل هذه الإثارة، وأشارت إلى أنه ضحك عليها وأخبرها بأنها تتقمص دور طفلة تلعق المصاصة، وأنها صدمت أن الناس فسروه بشيء آخر، وأصبح حال عشرات الفنانين والملحنين والمخرجين وآلاف العاملين مثل شويري. عاد محسن جابر لخطه القديم ونجومه القدامي الذين لم يتركُّهم

أنناء اشتراكه في المعركة، وكان من بينهم لبنانيات كثيرات من تيار سيمون أسمر ظلان مستمرات معه طيلة هذه الفترة. واختفى اللبنانيون الذين تبنتهم ميلودي من مصر تدريجيًا، إلا من ارتبطوا فيها بمصالح ككارول سماحة التي تزوجت رجل الأعمال المصري وليد مصطفى، وهيفاء التي تزوجت رجل الأعمال المصري أحمد أبو هشيمة وانفصلت منه لاحقًا، لتنتشر شائعات بأن الإخوان كانوا سببًا في تطليقها منه.

استلم راية الحرب منهن مغنيات جديدات كلهن مصريات

وأغلبهن راقصات تخرجن في كباريهات شارع الهرم، وعلى رأسهن بوسى سمير التى قدمت أغنيتين أجرأ من كل ما سبق، وهما "حط النقط على الحروف" و"أدخله جوه"، وسما المصرى التي قدمت "أحمد يا عمر".

وتغيرت الخريطة الانتاجية وأصبحت شركات الانتاج السينمائي هي التي تتبناهن بقيادة الأخوين أحمد ومحمد السبكي اللذين نجّحا في ضم لبنانيات من جيل الحرب الجنسية، كان من بينهن هيفاء وماريا ومروى اللاتي قمن ببطولة أفلام.

وظهر موسيقيون جدد لتيار بوسى سمير من بينهم محمد عبد لمنعم وباسم منير وشريف الوسيمي، ومعظمهم لهم علاقة ما بفرق الفنون الشُّعبية، وكان الانتقال الحقيقي لطاقة الجنس الموسيقية هذه عند الرجال في أغاني المهرجانات.

وعلى أي حال المعركة استمرت بلا هدف أو قبادة، فانتقلت من سوق الكاسيت إلى أرض الواقع بعد ثورة 25 يناير عام 2011م، وتجلى ذلك في مليونية ضخمة للإسلاميين، أطلق عليها إعلاميًا "جمعة قندهار"، واستولى الإخوان على الحكم وخرجت سما بكليبات استهزأت فيها برئيس الجمهورية محمد مرسى، وصلت إلى حد السب والقذف فيها، وقبلها أغنية عن حازم صلاح أبو إسماعيل، أحد المرشحين السلفيين لرئاسة الجمهورية، لكن صراع الشارع كان أقوى وانتفاضات الناس ضد حكم الإخوان وصلت أشدها حتى اندلعت ثورة الثلاثين من يونيو في العام 2013م لتعلن انتهاء المعركة وتخرس جميع الأصوات





٦. ٦. 2019

## کــتابات



قيام وانهيار دولة الأنس عبد الهادى شعلان «مصر»

صدر عن دار روافد للنشر والتوزيع كتاب "بارات مصر. قيام وانهيار دولة الأنس"، للكاتب محمود خير الله، بمنحة من الصُّندوق العربي للثقافة والفنون- آفاق. يتطرَّق المؤلف إلى نقطة حسَّاسة وغامضة لم يتم الكشف عنها، وتحتاج إلى كتاب خاص يعتمد علم الوثائق الحقيقيَّة، وليس الرّوايات الظُّنية، وهي حكاياً بلاط الملوك وأمزجة الحكام الشَّخصية، فلو أنَّ المَّورخين تطرقوا إلى الكتابة عن أمزجة الملوك والحُكام كما كتبوا عن أفعالهم وتصرفاتهم وقراراتهم الشجاعة، لكان لدينا الآن ما يُسلِّمَى "البحثُ في أعماقُ الشَّخصيات الحاكمة عبر التاريخ"، وكان من السَّهل معرفة النوازع التي تَا على أساسها اتخاذ القرارات المصيرية التي ربُّما أثّرت في أمم وشعوب بأكملها.. ويضرب بذلك مثلًا لمحمد على، الذى كانت الشِّيشة العَامرة دانمًا إلى جواره.

ويؤُكد معاقرة معظم أصحاب القرارات في القصور الملكية التي حكمت مصر لسنوات طويلة الخمر، ولو على فترات متقطِّعة، ويشير لِمَا أورده المقريزي- في "السَّلوك لمعرفة دول الملوك" عند ذكر سنة -648 بماً يعكس انتشار احتساء الخمور في مصر، وتخصيص أماكن لتناولها، ومنها ما ذكره عن توران شاه، عندما حارب جيش لويس التاسع قرب المنصورة، أنه "أساء السلطان إلى المماليك وتوعدهم، وصار إذا سَكَر في الليل جمع ما بين يديه من الشمع، وضرب رؤوسها بالسيف حتى تتقطّع".

تأسست البارات وراجت بشكلها الحديث في مصر خلال عقود الاحتلال الانجليزي (-1882 1952) وافتتُح العشرات منها في مطلع القرن العشرين.

أَنْفَقَتْ شركات الخمور بمصر في الأربعينيات أموالًا طائلة للدعاية لمنتجاتها، واضطرَّت للمشاركة في إنتاج أفلام سينمانية ترصدُ حروب الشُّرطة تجاه المخدرات؛ لتَّكريسُ الصُّورة الذهنية لكون تناول المخدرات فعلًا طبيعيًا في أغلب الأفلام السينمائية المنتجة في النصف الأول من القرن العشرين.

ويتطرَّق المؤلف إلى الملك فاروق، الذى لا يعرف أحد مدى صحَّة ما يُنْسَب إليه من قضائه أيامًا تحت تأثير الخمور، حيث كان دائم التواجد في أماكن احتسانها، من

الكازينوهات إلى المتنزهات، هو وأغلب أركان حكمه

ويقول عن علاقة المصريين بالخمور، نقلًا عن أحد العلماء الفرنسيين في "وصف مصر": "المصريون على العموم، يأكلون بذور الخشخاش وبذورًا أخرى يستحلبونها، يدخل فيها الأفيون بشكل رئيسى". ووفق ما كتبه الفرنسي "كلوت بك" في "لمحة عامة عن مصر": "ولدى المصريين نوع من الجعة (البيرة) يسمونه "البوظة"، تحضر بتخمير الشعير، وهي

كثيفة القوام جدًا، كمدة اللون، طعمها ردىء في أفواه

الأوروبيين، ولذيذة جدًا في حلوق أبناء البلاد. كانت هناك أماكن يتعاطى فيها المصريون الحشيش في القهاوى العامة، تسمى المحاشش". (ص 30، 31). يتحدث الكاتب عن مقاهى القاهرة ويذكر "ريش"، حيث لَعبَ دورًا عظيمًا ومُلْهَمًا في تاريخ هذا البلد، عبر انحيازه إلى الثوار، فقد كانت هذه المطاعم مكانًا آمنًا لبعض المتمردين، بل أسهمت في صناعة شيء من النجاح للثورات، ما حدث مع ثورة 1919 وتكرّر مع 25 يناير 2011، ويونيو 2013 وعن ثوار تلقوا الغذاء والدواء على نفقته.

جلس على "ريش": "توفيق الحكيم، يوسف إدريس، نجيب محقوظ، يحيى الطاهر عبد الله، غالب هلسا، أمل دنقل، نجيب سرور، فاطمة اليوسف، محمود المليجي، رشدى أباظة، عادل إمام".. و"ريش"- باستعارة المؤرخ الكبير جمال حمدان- "تأفورة" الحراك بوسط البلد، طوال القرن الماضي، و"بالوعته" في الوقت نفسه.

وتوجد المطبعة القديمة التى طبعت منشورات ثورة 1919 في قبوه، وقيل إن المالك اليوناني وقتها مَنْحَه لسعد زغلول ورفاقه ووَفَّرَ لهم المطبعة، لتكون نقطة انطلاق ثورة 1919 وإعلان مطالبها للعالم. (ص 61). أما "مقهى الحريَّة"، فقد جلس عليه من مشاهير الغناء والفن كل من: "الشيخ زكريا أحمد، أحمد رمزى، رشدى باظة، شكرى سرحان، عبد السلام محمد، فطين عبد الوهاب، حسن الإمام، محمد أنور السادات،، حتى إن ملك القطن محمد أحمد فرغلى يقول إنه عاش حياته بينهم، وأيضًا اجتمع الضباط الأحرار كثيرًا فيه، واتخذوا داخله ومن فوق مقاعده عدة قرارات مهمة.

أما "استيلا" الذي تقول الروايات إنه رجل أعمال يونانيا، أنشأه بعد أن تزوج مصرية عام 1955 ليكون مخزنًا للبيرة، وسرعان ما حوَّله إلى بار، فيشير إليه البعض حتى الآن باسم المخزن، ومن رواده كاتب بحجم فاروق عبد القادر، يجلس بجوار النافذة وبقايا دموع تدق على باب عينيه، ومحمد عفيفي مطر كان يأتي تاركًا أرضه ومنزله في المنوفية ليجلس ويشرب، والصعيدي الساخر محمد مستجاب، جاء له وشَرِب وكتب.

ويتحدَّث عن مدينة الإسكن<mark>درية التي كان بها قبل قرن</mark> عشرات البارات في شارع واحد، وأن استخراج تصريح "خمارة" كان مسألة قانونية ومنظمة بمعرفة الدولة، وقد تضمَّن الكتاب نسخًا من الحُجَج الأثرية التي تعود إلى عام 1913، أمَّا ما تبقَّى من بارات الزمن الماضى حتى الأن فلا يزيد على %5 مما كان قبل منة عام، رتضم مقار أربع شركات للخمور، تتبع شركة الكروم للكحول، المملوكة للدولة، ومن البارات المشهورة هناك "إيليت" وجلس عليه يوسف شاهين، عمر الشريف، نجيب محفوظ، أم كلثوم، ديميس روثوس، داليدا، وكل من جاء إليه، ذاق وعَرف، أما أغلب البارات فقد باتت

مصر 4% عام الحكم الإخواني 2012، ووصلت إلى 5 مليارات

وعرفت الدولة المصرية القديمة، السُكر قبل 3000 سنة من

شرب الجميع في مصر الفرعونية البيرة، صغارًا وكبارًا، ولاهتمامهم بها استطاعوا تبريدها بهواء الأنهار، والنبيذ المصرى كأن أفضل ما يقدم للحكام الآلهة، وحاز قدسيَّة ما، لدرجة أنه كان يحفظ مع الأموات، وقد انتشر على أحد المواقع الإلكترونية، إعلان د. محمد إبراهيم وزير الدولة لشؤون الآثار السابق، اكتشاف مقبرة "خونسو - أم حب"، رئيس المخازن وصانعي الجعة للآلهة "موت" في عصر الرعامسة، بمنطقة الخوخة الجبانة طيبة، بالبر الغربي للأقصر. (ص 18)

وضع زجاجة البيرة على رأسه بثبات، وظل يغنى وسط الرجال

"على ورق الفل دلعنى محملش الذل دا يعنى أنا لا حيلتي ولا معايا الا الإزازة إلى معايا أنا لا حيلتي ولا بيدي غير الكاس اللي في يدى. على ورق الفل دلعنى ".

مُغْلَقة لأسباب لا تعد ولا تحصى.

شركة الأهرام للمشروبات، كانت الوحيدة في مصر والمنطقة العربية التي تنتج الخمور والبيرة منذ قرن، وهو حق لم يمسسه حاكم بمن فيهم الرئيس الإخواني المعزول محمد مرسى نفسه (ص 41) وتحت ضغوط اقتصادية معقّدة سمح قادة "الإخوان" باستمرار تجارة الخمور، وقبول أموال الضرائب الباهظة التي تدفعها الشركات المنتجة والمستهلكون لها، حتى العام 2012 كانت خزانة الدولة تحصل على نحو نصف مليار جنيه من ضريبتي المبيعات والأرباح على الخمور فقط. (ص

ووفْقًا لإحصائيات غير رسمية زادت مبيعات "هينيكن" في يورو، بزيادة %10 عن 2011. (ص 47)

الميلاد تقريبًا، حينما جَلَسَ اثنان من رجال البلاط الفرعوني يشربان من هذا الخليط، الذي يُصنع للصلوات الدينية، ولم يمارسا طقسا تعبديا، بل حكى كلّ منهما قصته للآخر، ساعتها ولد أول سكير على أرض مصر، لتنجب، من حينها آلاف

وكان النبيذ مصاحبًا للعمال بناة أهرامات الجيزَة الخالدة، ووجد في إحدى المقابر أول معمل لصناعة البيرة في التاريخ، يضم أربعة أزيار لتخميرها، سعة الواحد منها 390 لترًا، يرجع إلى حقبة "نقادة"، وتحمل البيرة أو الجعة أول اسم مصرى لها:

وكانت البيرة - بحسب معجم الحضارات المصرية القديمة طبعة مكتبة الأسرة -1996 المشروب القومي الشائع في مصر القديمة، ويضيف المعجم في تعريفها أنهم كانوا يصنعونها بعمل عجينة من دقيق الشعير، تُسوى في النار كالخبز، ثم تُنقع وربُّما أضيف إليها البلح للتحلية، وبعد أن يختمر، يُصفَّى السائل لى قدر، يقول ديودوروس: إن طعم ونكهة هذه البيرة لا يقلان في الجودة عن طعم ونكهة النبيذ.

ويرجع بعض مؤرخي الغرب صناعة البيرة إلى ما قبل 6000 سنة، وتحديدًا عند السومريين، في بلاد ما بين النهرين- دجلة والفرات وبابل الذين اكتشفوا التَّخمير بالصدفة، وكأنهم عثرو على مشروب إلهي، شرب منه بطل ملحمة جلجامش "إنكيدو" سبعة أكواب حتى ارتفع قلبه، وفي هذه الحالة غسل نفسا

ولم يتطرق المؤلف إلى التشريعات الخاصة بالنبيذ، في القوانين المصرية ولا أحكامه في الشريعة الإسلامية، فليس هذا غرض الكتاب، بل محاولة متواضعة لاستكمال التاريخ الوجداني

في "الحرية"، كانت الخمر قد لعبت بعقل رجل تجاوز الخمسين

مجتمعه والآخرين. فللثقافة دور كبير في التواصل الإنساني على مر التاريخ، فابتكر الإنسان وطور اليات ثقافية متجددة ونامية، حقق بها معرفة وأسعة بالحياة، وتعزز هذا عبر الوسائل الحديثة التي توجت بُثُورة الاتصَّالات والمُعلومات، التي جعلت التواصل الإنسَّاني كُثْرٌ قدرة على اختراق الحواجز والجسور بين البشّر، ما زاد

معرفتهم بانفسهم وبغيرهم. فلا نتصور قيام مجتمع إنساني دون اتصال، فعن طريقه تتكون وتنمو المعايير والقيم والمصامين الثقافية وعمليات التعليم الاجتماعية والصراعات وغيرها.

الاجتماعية والضراعات وغيرها.
وعلى عكس الكثير من الأدبيات التي تناولت العملية الاتصالية،
والتي تربط التواصل الإنساني باستخدام اللغة، فالفهم الأوسع
لها يدعونا إلى اختبار لغة الجسم والإيماءات وتعبيرات الوجه
كاساليب اتصالية تستحق القدر نفسه من الاهتمام مثل اللغة.

يعد الاتصال الجماهيري جزءًا من عملية الاتصال الإنساني، وبرز الاهتمام به كظاهرة وتخصص علمي مع بدايات القرن لْعَشّْرِين، التَّى تُميزت بكَثْرة عدد السَّكان وحاجآتهم لَلتواصلُ. ويعرفُهُ البعض بأنَّهُ: " بُبِثُ رسالة واقعيَّة أَو خَياليَّة موحَّدة إِلَّمِ عُداد كبيرة من النَّاس يختلفون اقتصاديا واجتماعيا وثقافياً

اعداد دبيرة من المسى المحرف وسياسيا، وينتشرون في أماكن متفرقة". وخرجت وسائل الإعلام الجماهيرية بالتدريج عن المحلية، وعرب وسعد المسلم المجاليورية بالشريع عن استعلال المعلقات الدولية، وعملية التبادل الإعلامي الدولية، ودخلت ضمن الأدوات والوسائل التي تحقق من خلالها مختلف الدول والمنظمات الدولية والإقليمية والمحلية بعضًا من سياساتها

أزمة الهوية في العولمة الثقافية

رمضان عبد الحفيظ

يعد علم الثقافة من أهم العلوم، ذلك أن التحولات الثقافية من

شَّأَنها أن ترتقى بمجتمع ما، بينما يؤدى جمودها وتبلدها إلى

مريد من التحلف. فالثقافة هي المحيط الذي يؤثر في الإنسان فيشكل أسلوب حياة الفرد الذي يعيشه، ليؤدي دوره داخل المنظومة الاجتماعية. أي

داخُل كيان المجتمع- التي ظهرت بين قديم المجتمعات وحديثها، فهي تشمل المقاييس الفكرية تجاه الأفكار والإشياء الأخرى.

وِهِي المعبر الحقيقي عما وصلت إليه البشرية من تقدم فكري

فُمن خلالها يتم رسم المفاهيم والتصورات، القيم والسلوك، وقد

رتبطت بالوجود الإنسائي ارتباطًا متلازمًا تطور مع الحياة، فقًا لما يقدمه من إبداع وإنتاج في شتى المجالات، فالثقافة هي

المنظومة المعقدة والمتشابكة التي تتضمن اللغات والمعتقدات، والمعارف والفنون والتعليمات والقوانين والدساتير والمعايير

وَقَدَ أَدْرَكَ الإِنْسَانَ أَهْمِيتُهَا فَي تَكُويِنَ ذَلْكَ الوعي، فأسس

وح "ارك" بوستان المدينة عبر التراكم النوعي والكمي للفعل الثقافي والإنساني، فما تركته الثقافات القديمة كالمصرية والإغريقية

والنصينية، يُعد صورة واضحة لذلك الفعل في مراحله وعصوره.

و عبر التاريخ، تأثرت الثقافات التي التقت ببعضها، فاستعارت

ربر المربي الأخرى وأثرت فيها. حدث هذا في حالات: الجوار الجغرافي، والصدامات العسكرية، وكذلك عن طريق السفر والإقامة، إذ لعبت وسائل الاتصال الدور الرئيسي واحدة إلي الدور الرئيسي واحدة إلي

أَخْرَى، الذَّى كَانَ بطيئًا ومحدودًا بسَّبب وسائل الاتَّصال القديمًا

وقد تطور مفهوم الغزو من الاحتلال مكانيًا إلى الغزو الثقافي

ومحاولة تعديل سلوك وأفكار من يتم غزوهم عن بعد، حينم

دُخلت بعض الثقافات صراعًا مريرًا ولم ترضخ بسهولة لهيمنة

المستعمر الثقافية، ولم تخسر كل شيء، بل حافظت على المستعمر الثقافية، ولم تخسر كل شيء، بل حافظت على الصالحة الم

يتخذ شُعل صدام ثقافات. وشكلت علاقة الفرد بآخر وبالجماعة ديناميات اجتماعية تتكون

عبرها ثقافة الفرد، فيتجه أى مجتمع إلى استخدام وسالل المتماعية عدة، فالإسرة والمدرسة والعرف والقانون ووسالل

الاتصال والإعلام أدوات يستخدمها المجتمع، ليشكل ما يسميه

'الثقافة القومية''، أو الوطنية، فإدراك الفرد المفاهيم والأفكار

يمر عبر أدوات اجتماعية وتربوية تحرص كل الدول على

مراقبتها وتفعيلها بأنماط خاصة ومحددة عبر التعليم والتدريب

لا تشكل تلازمية القبول والكراهية تجاه الآخر علاقة متناقضة

بقدر ما تكون إطارا دراميا تمر عبره المفاهيم والأفكار وتتشكل سلوكيات الأفراد، وتبدو عملية الاتصال شيئًا بديهيًا، فيندر

أن ينتبه أحد إلى دلالتها وأهميتها الاجتماعية، وتكشف لنا

التحليلات الواعية لهذه العملية التلقائية وجود أبعاد متباينة

لعملية اجتماعية معقدة من حيثُ الأسلوبُ والمستوى الاتصالى،

وكذا الأهداف المتوخاة من ورانها. وتأكد الدور الاجتماعي للثقافة بالتأثير القيمي والأخلاقي والسلوكي لحياة الفرد في التصرفات والسلوك، إذ يعبر عن

تُقافة الفرد ورويته لذاته وللأشياء من حوله، وبمقدار الوعي

ووسائل الاتصال التقليدية والحديثة.

يحاول المحتل فرض ثقافته بالقوة على أصحاب الأرض.

والمهارات التي يمتلكها أفراد مجتمع معين.

الخلقية

والقيم والأعراف والعادات والتقاليد الاجتماعية

وبالتدريج عملت المؤسسات الصحفية الدولية على نشر المبادئ وَالْأَفْكَارُ وَالْمُواقِفُ وَالْأَخْبَارِ، بُوسَائِلُ الْإَعْلَامُ الْجَمَاهِيرِيةُ الْمُحَتَّلُفَةُ بِغُرض الْإِقْنَاعُ وَالْتَأْثِيرُ فَى الْأَفْرادُ وَالْجَمَاعَاتُ دَاخُلُ المجتمع، فعندما تُخرج عن نطاق المحلية وتجتاز الحدود الجغرافية والسياسية، متجاورة الحواجز اللُّغوية، تكتسب صفَّة الإعلام الدولي، وهو جزء لا يتجزأ من السياسة الخارجية للدول المستقلة ذات السيادة، ووسيلة فاعلة تحقق بعض أهداف لسياسة الخارجية، وتخدم المصلحة الوطنية العليا للدولة، وفقًا للحجّم والوزن والدور الذي تتمتع به في المعادلات الدولية، وتأثير ها وتأثر ها بالأحداث العالمية المستجدة كل يوم.

وللإعلام الدولى دوافع متعددة، تنطلق من المصالح السياسية والأقتصادية، والعسكرية، والاجتماعية، والثقافية، والإنسانية، بما يتفق والسياسة الخارجية للدولة، وينبع من المصالح الوطنّية، وتّعملُ من خلالُ هٰذَاِ المنظّور عَلَىٰ تَعزيزَ أو تعكيرَ التفاهم الدولى والحوار بين الأمم.

استهم الدولى والحوار بين الامم. وكان لوسائل الإعلام الجماهيرية دور أساسى في هذا التحول، بعد التطور الهائل في تقنياتها خلال القرن الفائت، والتي ساعدت في إحداث تغيير ثقافي واجتماعي واضح، رغم تضارب الاقتصادية والسياسية والصراعات الأيديولوجية الموثرة في القرار السياسي اللازم لأي تقارب أو حوار دولي. وتزايد الإدراك لدور الثقافة في تغيير اتجاهات الرأي العام وبرايد أبدرات تدور المصاف في تعيير المباشر في حياة الشعوب، المحلى والعالمي، عبر التأثير غير المباشر في حياة الشعوب، وتعزز دورها على المستوى العالمي في العقود الأخيرة، بإنشاء عدد من المنظمات والمؤسسات الثقافية العالمية والإقليمية، ولعل المنظمة الدولية للتربية والعلوم والثقافة (يونسكُو) تأتى

في مقدمتها. في مقدمتها. وينمو الوعى الثقافي عبر سلسلة من المتغيرات، فإذا كان الذكاء بنموه يعني القدرة على التعلم، الذي هو التغير في نمط الاستجابة، فيتبني كل منا أنماطاً من الاستجابة تسمي "العادات"، فالسلوك الإنساني مرتبط بالعلاقة المزدوجة بين المثير والاستجابة، وتمر في حياة الإنسان يوميًا الآلاف من المثيرًاتُ المحيطَة فِي بيناتُ مختلفة ومتنوعَة، ينتقى الفرد غير واع- عددًا قليلًا منها، تبعًا لضروريات الحياة والعادات، فَالْأُم تَنْتَبُه إلى صرّاح طُفلها أثناء نُومها، كما يَعْتنى الأفراد بالمثير الملحوظ مثل اقتراب رجل أسود اللون من مجموعة من لبيضٌ أو العكس.

ولْأَننا ندرك الأشياء بشكل مشوه، فإذا ما وضعنا أيدينا في ماء فاتر، ثم في آخر ذي درجة حرارة معتدلة، سنشعر بها أكثر برودة، وإذا ما وضعناه في ماء مثلج فسنشعر بانه أكثر دفئا إذا ما وضعناها في نفس الدرجات الحرارية المعتدلة.

تَشْكُلُ المعرفة في الحياة الإنسانية يُعزى إلى الفرد وتوجهات المجتمع، وليس إلى عوامل موضوعية وحقيقية، ما جعل سيجموند فرويد يقول "كل إنسان يعيش وهمه الخاص بالحياة"، ولهذا فإن المعرفة المتشكلة لدى الإنسان مشوهة بطبيّعة الحالّ، وكذلك هي طّيعة للتشكل عبر مؤثّرات بعينها.

وْلأَنْ الأفراد يتجهون طوعًا إلى الأكثر إثارة عبر وسانل لاتصال، فَهم يسلكونَ سلوكًا انتحائيًا، فكما تلتَف الفر أشَّاتُ حو ل الصوء والنَّار، يلتف سكان الأرض حول شاشات التليفزيون والكمبيوتر والموبايل، ورغم تعقيدات الحياة العصرية يتعامل الأفراد بسلوك بداني معظم الوقت، فهذا السلوك الانتحاني من أبسط أنواع السلوك وأدماها، فعبره يدمن الإنسان روية الشاشات بعيدًا عن الطبيعة، ما يمثل انسحابًا اجتماعيًا، ولا يعدو التواصل عبر الشياشات تجربة شعورية عميقة، حتى إن أتسمت بالآنية والفعالية.

ويتشكل كُل مجتمع حسب مجموعة من المفاهيم المشتركة،

الثقافي لدى الفرد يزداد دوره في الحياة ورسالته الإنسانية نحو

وَلَقِد كَانَتَ الْمُوارِدِ الْمَادِيةِ وَالْعَمْلِياتِ الْتَحْوِيلِيةِ الْخَاصَةِ بِهَا (أَي لاقتصادية) هي الأساس الذي قام عليه النَّمُو الاقتصادي، في

ووجوده النفسى والاجتماعي، لكن تطور الحياة البشرية رفع اليوم من تأثير الفكرة، وجعلها من أقدر أدوات التغيير وأكثرها فأعلية. والنظر إلى التطور الجذري الذي لحق تقنيات الاتصال في زمننا الراهن، لا بد أن يخلص إلى أن البشرية مقبلة في قادم الايام والسنين على تحولات نوعية، ستشمل مختلف بنياتها وقواحد انتظامها، فضلا على قيمها وأعرافها وأذواقها.

وسيجعل هذا التحول النوعي- الذي أذاب الحواجز المكانية وقرَب المسافات الجغرافية - من المعرفة نقطة ارتكاز لهذا الْفضَّاء التواصلي الذِّي يتمدد وينفتح على الكرة الأرضية بكامل

وفي الغرار العشرين، ومع طهور صلاحة العاسوب ولعليه الاتصال، أصبحت المعرفة موضوعًا للتداول على نحو أوسع وأكثر كثافة، ما جعل البعض يشير إلى وجود نقلة نوعية وليس مجرد فعل تراكمي، فالتحول التاريخي الذي يعتمل اليوم في الواقع العالمي تحول جذري ينقل البشرية إلى الانتظام وفق نمط المواقع العالمي تحول جذري ينقل البشرية إلى الانتظام وفق نمط مجتمعي جديد، بالقياس على سابقه من الأتماط، هو "مجتمع

والآن، فالثقافة من أخطر الوجوه الحضارية المتأثرة بالعولمة، ولا ينحصر الأمر في الاقتصاديات المعولمة بل طال وبسرعة تُنديدة ونسبية عاليةً- ثقافات الشعوب وقيمها وعاداتها، فتقوم العولمة في الجانب الثقافي على انتشار المعلومات، وسهولة حركتها، وزيادة معدلات التشابه بين الجماعات والمجتمعات، أي على الدَّاد ثقافة عالمية، وعولمة الاتصالات، عن طريق البُّث التَّلْيُفُّزْيُونِي عبر الأقمَّارِ ٱلصَّنَّاعِيةُ، وبصُورة أكثَّر عَّمُقَّ

خْتَلْفَةٌ عَنِ الْحَدُودُ الوطنية، عبر شبكات الهيمنة العالمية على الاقتصاد والأذواق والثّقافة. هذه هي حدود الفّضاء (السيبراني) لذى يعد وطنا جديداً لا ينتمى إلى الجغرافيا أو التاريخ، من دون حدود، أو ذاكرة، تبنيه شبكات الاتصال المعلوماتية الإلكترونية وغايات العولمة الثقافية التعدى الصريح والمباشر على القوميات الثقافية في العالم، ما يتحقق بتقديم مضامين وصور تنتمي إلى تقافات الأقوياء، فتخترق الحدود الجغرافية

صلة الأجيال الجديدة بماضيها وتراثها، وتدمير الحضارات

معرفة أدانية تنصت إلى مطالب الجسد الاستهلاكية فحسب. يؤكد تنميط الثقافة في إطار مجتمع المعرفة عبر سلسلة من

الخطوات، تنتهى بسلوكيات متشابهة ومضامين متوافقة ومجتمع معرفى واحد، نظرية التشابه الثقافي لدى سكان لأرض، حيث تضلع المؤسسات العولمية بتنميط سلوك الأفراد لفاعلين عبر مواقع التواصل بمراقبة أدائهم وتوجهاتهم ورسم لسياسات الاقتصادية والتجارية المعادلة لتلك التوجهات، فمن خلال رصد التوجهات العظمى للأفراد يمكن بناء أستراتيجية مع ضمير العولمة.

وقد أدت العولمة وتكنولوجيا الاتصالات والمعلومات إلى تكوين جتمع عالمي، يتمتع بمعرفة مشتركة حول كل الموضّوعات

المتعادية) لمن الموسيقي والفن وامتزاج الثقافات (أي كانت هذاك أمور مثل الموسيقي والفن وامتزاج الثقافات (أي متشابهة من الثقافة. متشابهة من الثقافة. لقد كانت المعرفة وستبقى محددًا أساسيًا لكينونة الإنسان

الحصره. ومنذ تحول المعرفة من علمية إلى تقنية، وتجسيد الفكرة فى الآلة، أخذت تبرز بوضوح تلك المقولة الديكارتية الناظرة إلى الاله، الحدث المرز بوضوع للت المعولة التيكارلية الناطرة إلى المعرفة بوصفها "قود"، وهي ذات المقولة التي تكررت مع فرنسيس بيكون في القرن السابع عشر، ثم لاحقًا مع نيتشه في نيالة القرن التاسع عشر. وفي القرن العشرين، ومع ظهور صناعة الحاسوب وتقنية المدري المفرون، ومع ظهور صناعة الحاسوب وتقنية المدري المفرون، ومع ظهور صناعة الحاسوب وتقنية المدري المفرون، ومن المدري المفرون المدري الم

خلال شبكة الإنترنت، التي تربط البشر بكل أنحاء المعمورة. كما تعنى العولمة الثقافية بتوحيد القيم الاجتماعية، خاصة حول المرأة والأسرة، باختصار تركز العولمة الثقافية على مفهوم الشمولية، ثقافة بلا حدود، لتضمن لنفسها البقّاء والأستمرّار والقدرة على التنمية، ومن ثمّ الحصول على دور مؤثر في

المجتمع الدولي. فهي تقوم على تسييد الثقافة الرأسمالية، كما ترسم حدودًا أخرى

والسياسية والفانونية للشعوب الأضعف. وتكمن آثارها في صياغة ثقافة عالمية لها قيمها ومعاييرها هي ثَقَافَةِ السوقِ.. وتجاوز "النخبوية"، وسلب الخصوصية، وقطع

وتأكيد النجاح الفردى، وتجميع الثروة، وتهميش الثقافة الوطنية، واحتكار الصناعة الثقافية عند المعرفة من أجل المعرفة، كذلك تسعى العولمة إلى تطبيق المعرفة من أجل المعرفة، وهو في حقيقته مسخ للعملية المعرفية ومقاصدها، يختزلها

وهو في حقيقة مساح العملية المعرقية ومقاصدها، يخترلها في المعنى الإجرائي، وبالنظر إلى مجمل نظرية دعاة مجتمع المعرفة نرى أن النوعية التي يعلى من شأنها هي المعرفة الأدانية المحصورة في تحقيق الإنتاجية. وهي معرفة نراها ذات مدلول نفعي قصير الروية مفرغ من كل بعد قيمي وأخلاقي، نعتقد أنه المحدد الفعلي لطبيعة معرفة نمط "مجتمع المعرفة"، وهو مكمن إفلاس النقافة في الزمن نمط "مجتمع المعرفة"، وهو مكمن إفلاس النقافة في الزمن المعرفة المعاصر، إذ يُختزل فعل التفكير في الإنتاج بمدلوله الاقتصادي، ما يؤكد أن هذا النمط المعرفي الذِّي يتم التبشير به اليوم، قائم على روية اختزالية لمعنى المعرفة ومعنى الإنسان على حد سواع، في "الإنسان/ الجسد"، وتُختصر قصدية المعرفة في

التوافق أو التقويم، إن شاءت النخبة الاقتصادية والسياسية العولمية، بما تضمنه من مجتمع رجال الأعمال ومجالس إدارة الشركات المتعددة الجنسيات والحكومات المؤثرة والمتوافقة

# الصفحة الأخبيرة

بكتبها هذا العدد

## ياسر عبد القوى



الطريق إلى



يرن جرس الهاتف ليكسر رتابة الظهيرة الصيفية، المتحدث تامر صلاح الدين، الصحفى المخضرم وصديقى منذ ما يزيد عن ربع قرن، يسألني مباشرة: أنا بأفكر أصدر مجلة نقدية، أيه رأيك؟ معايا؟ ، طبعا، ارد مباشرة، ومعانا واحد تالت: ، ناقد وكاتب أسمه محمود الغيطاني، حنقابله بكره،مساءا كنا نلتقى أنا وتامر لمناقشّة التفاصيل، في اليوم التالي حضر الغيطاني \_ الذي لم اكن أعرفه سوى عبر كتاباته من القاهرة ودعانا تامر لقضاء يوم على الشاطئ، وهكذا ولدت كافيين، بتلك البساطة، لم يتردد أيا منا، لم نسأل عن الإمكانية، فقط الكيفية، في جلسات عصف ذهني مكثفة وضع ثلاثتنا الخطوط العريضة للمجلة، ماذا سنكتب؟ ومن؟ كم عدد الصفحات؟ أي حجم؟ ماذا سنسميها؟ الخ، كأن اصدار كافيين كان بديهية، طموح كان لدى ثلاثتنا، كان ينتظر أن يبادر تامر بذكره ليأتي من عالم الخيال للواقع.

يميل الناس عادة حين يصلون لهدفهم نسيان مسارات الطريق، وإهمال رسم خرائط الدروب التي مشوها، حسنا، أنا اكتب الأن لأرسم هذه الخرائط وأتذكر محطات المسارات، وكيف أن كأفيين لم تكن فكرة تحققت ببساطة، بقدر ما كانت محصلة ونتيجة لمسارات ثلاثة من الفاعلين الثقافيين: صحفي وناقد وتشكيلي، كان كل منهم مهموما طوال مساره المهنى والإبداعي بالروافد الأساسية التي كافيين مصبها، الرغبة في التواصل على المستوى الإبداعي مع المجتمع، الاهتمام بالفعل الثقافي المحلى وعلاقته المعقدة بالحركة الثقافية الكبيرة بمصر والمنطَّقة الناطقة بالعربية، بناء الجسور بين ما هو محلى وما هو إقليمي وعالمي، البحث الدائم عن الصوت الفردى المميز وعن الأرضية المشتركة مع الأخرين في نفس الوقت، في كل تلك المسارات كانت كأفيين حاضرة دائما، كجنين فكرة، كأمل لم نكن ندركه بعد في سنوات شبابنا المبكرة، كانت كافيين حاضرة في حلم تامر الدائم بالمطبوعة المثال، تامر الذي بدأ أديبًا وقاصا في أوائل التسعينيات ونشر عددا من قصصه القصيرة في

كتب جماعية، قرر حمل موهبته في الكتابة منتقلا إلى عالم الصحافة في أواخر التسعينات بالعمل في صحف سكندرية محلية ومنها إلى العمل كمحرر ميدانى وكاتب تحقيقات لصحف مستقلة وحزبية عديدة، ملقياً الضوء على مجتمعه المحلى في أبعاده المتعددة، سياسيا وثقافيا واجتماعيا، ورغم انتقاله بعدها للعمل في القاهرة بجريدة الفحر وعودته للإسكندرية كمراسل لنفس الجريدة، ولوكالة الأنباء اليمنية، وتجربته في العمل الإعلامي التلفزيوني مع قناة الحياه خلال عام 2008 ، والتي قرر بعدها التفرغ للعمل الصحفى، رغم كل هذا أعتقد ان الشغف الحقيقي لتامر كان إصدار مطبوعة صحفية مميزة، وهو ما حققه عام 2010 بتأسيسه مع أخرين ل (مجموعة الكل الإعلامية) والتي نشطت ما بين عامي 2011 و2013 مطلقة جريدة مطبوعة باسم (الكل) وعددا من المواقع الصحفية وقناة يوتيوب متخصصة في التغطية الإخبارية، وأنتجت عددا من الأفلام الوثائقية سلطت الضوء على التاريخ المحلى للإسكندرية كما أجرت المجموعة الكلاا تدريبا صحفيا وتلفزيونيا لثلاثين شايا وشاية من حملة المؤهلات العليا وطلاب أقسام الصحافة والإعلام بكلية الآداب جامعة الاسكندرية وفاروس وآداب بيروت بالتعاون مع مؤسسة المدينة للفنون الآدائية والرقمية وبتمويل من مؤسسة "نسيج" ، حاضر خلالها صحفيين وكتاب ومبدعين من القاهرة، الاسكندرية، سوريا، الجزائر وفلسطين، كانت مجموعة الكل تحمل داخلها كل الجينات الوراثية ل ( كافيين)، الرغبة في ربط المحلى بالإقليمي والعالمي، التجديد في الطرح والطموح في الإنجاز، الرغبة في التواصل مع أجيال جديدة ونقل الخبرات لهم، وربطهم معرفيا

والإنجاز والفعالية الثقافية الحقيقة لم أكن اعرف محمود الغيطاني شخصيا قبل لقائنا الاول، عرفته عبر كتاباته وهاجمته مرة منذ زمن ونسيت وهو ذكرني بها، لكن هذا المتمرد يستطيع القفز إلى قلبك وعقلك على الفور، في نهاية أول يوم ألتقيته فيه كنا صديقين حميمين كأننا عرفنا بعضنا منذ سنوات، وكيف لا يكون؟ هذا ( ألباتروس) أخر يبسط جناحيه لقادرين وسط سماء عالم الإيداع والثقافة المليئة بالتيارات الهوائية الغادرة باحثا عن جزر إبداعية جديدة يبسط فوقها جناحيه، السينما هي شغف الغيطاني، هو لم يرضى ببساطة واستاتيكية المشاهد، بل أختار تعقيد وديناميكية الناقد والمُحلل، بداية من استجابته لإعلان مجلة ( الفن السابع) عام 99 تطلب كتاب نقد سينمائي جدد حيث وجدت مقالته عن فيلم ( الأخر) طريقها للنشر معلنة ولادة ناقد سينمائي قدير ، بعد توقف المجلة عن الصدور أتجه الغيطاني لنشر مقالاته النقدية عن السينما في مجلة أدب ونقد، ليرسخ نفسه كناقد سينمائي، إلا ان هذا الناقد كان يخفي سرا خاصا، أنه رواني أيضا وليس ناقدا فقط، وهو ما أعلنه بصدور روايته الأولى ( كانن العزلة) عام 2006 عن دار سنابل، في العام التالي يفتح الغيطاني أبواب التواصل الثقافي الإقليمي باشتراكه مع الناقد السوري صلاح سرميني في كتاب نقدي مشترك بعنوان: ( سينما الطريق...نماذج من السينما العربية)، ليصدر في العام التالي مجموعته القصصية الأولى ( لحظات صالحة للقتل) وفي عام 2010 يصدر كتابه ( السينما النظيفة) ثم روايته ( كادرات بصرية)

وثقافيا بمحيطهم الأوسع، لعل تلك التجربة الناجحة

كانت المنصة التي أطلق من خلالها تامر مجلة (كافيين)

كممول ورئيس للتحرير صانعا مساحة جديدة للتواصل

عام 2011 ليحصد بها جائزة ساويرس في العام التالي 2012، عام 2014 يلتحق الغيطاني بمجال الصحافة في موقع (البوابة نيوز)، وليصبح رئيسا للقسم الثقافي في جريدة ( البوابة) الورقية، ويجذر نفسه كناقد سينماني مشاركا في لجان اختيار الأفلام أو لجان التحكيم بمهرجان القاهرة السينماني أعوام 2014 و2016، في عام 2015 يعمل كرئيس للقسم الثقافي بجريدة النظام مقتحما مجال النقد الأدبي، سأحتاج مساحة أكبر بكثير لمجرد ذكر كل ما أنجز الغيطاني في مجالات النقد السينمائي والأدبي والكتابة الأدبية، وهذه هي الصفحة الاخيرة، وليس بعدها سوى الغلاف، فعلى الاختصار، بشكل عام يمد الغيطاني مساحة التفاعل التقافي والفكري عبر المنطقة العربية كلها، صانعا شبكة كثيفة من العلاقات والتشابكات الثقافية، تجعله بحق مثقف متخط للمحلية، ولعل هذا هو ما وجده في (كافيين) رغبتها في أن تكون مساحة للتفاعل والتشبيك الثقافي عبر المنطقة الناطقة بالعربية

كاتب هذه السطور، ياسر عبد القوى، فنان تشكيلي بحكم المهنة والهوى، وشاعر بحكم الهواية، وهما مسلكان وحيدان، يحكمان على صاحبهما \_ في مجتمعنا ـ بالعزلة والنخبوية ، وهو الأمر الذي لم يكن يعجبني كثيرا في الحقيقة، خصوصا بعد تجربة العزلة في الغربة، كان شغفى هو التواصل ، التواصل مع الناس، البحث عن المساحات المشتركة معهم وتطويرها، كانت البداية بإطلاق مهرجان ناصية الشعر عام 2008 بالتعاون مع الشاعر السكندري محمد رجب، ثم إطلاق مهرجان موسيقى الشارع عام 2010 لخمسة ايام من الغناء الشعبي لجمهور حي كوم الدكة تحت مظلة ( كوم الدكة للتنمية الثقافية)، ثم إطلاق ناصية الشعر كمهرجان لشعراء العامية الشباب في أعوام 2012 و2013 و2015 والذي صدرت عنه كراسة شعرية تجمع قصائد الشعراء المشاركين ، وبعدها إطلاق مهرجان شتاء الاسكندرية الثقافي تحت مظلة مبادرة سيرابيس للتنمية الثقافية في أعوام 2015 و2017 بالتعاون مع المجتمع النوبي المحلي بالإسكندرية، لسنوات كتبت مقالات ثقافية ونقدية متفرقة في عدد من الصحف والمجلات الثقافية المصرية، وعملت كمحرر ومدير تحرير بصحف ومجلات بالإمارات، الحقيقة لم تستهوني مهنة الصحافة رغم أنني أجدتها وقت عملي بها، كان شغفي وما زال هو إصدار المطبوعات، إنتاج الكتب، لذلك عملت لسنوات طويلة. كعمل جانبي - كمصمم أغلفة ومنسق للكتب ورسام لكتب الأطفال مع ناشرين عديدين حكوميين وقطاع خاص، بالنسبة لي المطبوعة لوحة فنية، عمل إبداعي، مساحة للتواصل، كان من الطبيعي أن أتولى توضيب وتصميم غلاف روايتي الاولى والوحيدة (كفاروت) التي صدرت عام 2017، كأن اقتراح تامر فرصة رائعة لأن أمتلك

(قماش رسم) بحجم مجلة، تصميما وكتابة، لأخرجه كما أتخيل انه يجب إخراج مجلة نقدية، بجرأة وحيوية، لأكتب فيها عن شغفى الخاص ( الكوميكس) ، الذي أداوى به حلم لم يكتمل أبدا \_ بسبب ظروف النشر المصرية لأن أكون رسام كوميك.

هذه هي كافيين ، نجمة قادتنا نحن الثلاثة إلى مهد عمل يولد كبيرا، عمل هو محصلة تراكم سنواتنا وإبداعاتنا، هذه هي الخرائط التي قادتنا نحو ما بين أيديكم الأن.





قابل للاشتعال - 2018

للفينان المصرى: وليد عبيد

